L’amour de Dieu? Au-dela de notre logique.

23 mars 2025
Abbatiale de Romainmotier
Timothée Reymond

C’est I'histoire d’'une rencontre, celle de Moise avec le Seigneur dans le buisson
ardent. Au nom de Dieu qui dit : « Je suis qui je suis », et qui brlle sans cesse
d'amour sans jamais se consumer ; au nom de ce Dieu-la, Israél - son peuple - va
sortir de la servitude égyptienne, il va renaitre a la vie.

On se rend compte alors combien I'esclavage et la mort sont liés, car sous
I'esclavage, le peuple de Dieu n'a pas d'existence véritable. Dieu fait donc a Moise
I’'annonce d’une libération, mais aussi I'annonce de la reprise de la vie !

Et si cette libération d’Israél était la parabole de toute vie humaine ? Ce passage
vers la liberté définit sans doute notre aspiration profonde et définit aussi parfois
notre histoire personnelle et collective : devenir libre !

Et puis, il y a la mort, la mort qui fait partie de notre vie, qui ne s'évite pas, et qui se
traverse. Et c'est la sans doute une des raisons pour lesquelles la génération sortie
d'Egypte n'est pas entrée en terre de liberté. Elle est restée couchée dans le désert
et ce sont les enfants nés en route qui eux, ont pu passer en terre promise.

Traversée du désert, traversée de la mort. Cette traversée ne peut se faire que dans
la confiance en ce feu qui nous conduit, discretement, et méme le plus souvent,
secretement, sans faire de bruit.

Alors oui, nous pouvons dire avec une profonde espérance : la vie en plénitude est
encore devant nous, a I'horizon de nos existences, comme la terre promise, qui se
profilait dans le lointain seulement. Et il fallait toute une vie (symboliguement,
guarante années) pour y parvenir.

Des lors, avons-nous conscience que nos existences participent déja a la Vie en
plénitude, a la Vie en Dieu, parce qu'elles nous acheminent vers cette Vie sans
mélange de mort ? Nous voila déja animés et remplis par la Vie qui vient de Dieu et
qui nous libere peu a peu du mal - ce mal dont nous demandons la libération a la fin


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2025-03-23/lamour-de-dieu-au-dela-de-notre-logique

de chaque Notre Pére et que I'esclavage en Egypte représente.

Dans I'Evangile de ce matin, il y a des paroles terribles qui font écho a ce que nous
trouvons dans les Ecritures, des textes qui semblent faire de la souffrance et de la
mort une conséquence directe, automatique du péché. Quelque chose que I'Eglise a
beaucoup enseigné. Peut-étre avez-vous entendu petits : « C’'est le bon Dieu qui t'a
puni ! » Parfois c’est inscrit profondément, méme si nous n’y croyons plus tellement,
c’est encore un peu présent quelque part en nous : « Qu’est-ce que j’ai fait a Dieu
pour que cela m’arrive... 7 »

Pourtant, dans I’Ancien Testament, il y a Job, cet homme riche qui perd tout : ses
biens, sa famille, sa santé. Il est tout pres de la mort, et voila gu’il dira : « Je sais
bien que mon rédempteur est vivant, et que, le dernier, il se tiendra debout sur la
terre, et moi je le verrai » (Job 19, 25-26). Job refuse cette maniere caricaturale de
penser que péché = punition, une maniere de voir la souffrance qui est terrible.
Imaginez qu’on culpabilise une personne subitement victime de maladie ou de
malheur : « Ne serait-ce pas de ta faute ? » Terrifiant !

Alors, comme Job, Jésus dans I'Evangile va dire autre chose que cette caricature.
Pensez a la cécité de I'aveugle-né dans I'Evangile de Jean, qui n'est due ni a ses
péchés ni a ceux de ses parents qui n'auraient pas été ok avec Dieu ! De méme,
dans I’Evangile du jour, les Galiléens massacrés et les 18 personnes écrasées - on a
I'impression d’écouter les actualités quotidiennes - qu’ont-ils donc fait pour étre
effacés de la vie de cette maniere ? Rien. lIs n'ont en rien mérité ce qu'il leur arrive !
lIs ont simplement été victimes de la perversité de Pilate et des mauvais calculs des
constructeurs de la tour.

Mais voila que Jésus continue en disant : « Attention, si vous ne vous convertissez
pas, vous périrez tous de la méme maniere. » On a I'impression que ¢a ne joue plus
| Et c’est 13, le cceur de cet Evangile. Qu'est-ce que cela veut dire que se convertir ?
Littéralement, tourner son coeur vers Dieu. Ce n’est pas d’abord retrouver une
bonne conduite qui plairait a Dieu ou incarner une morale pure ? Qui y arriverait ?
Personne. Bien s(r, il y a des exemples magnifiqgues de vie, mais quand on gratte un
peu, personne n’est parfait devant les autres et encore moins devant Dieu !

L'appel a la conversion concerne notre coeur et le trésor qui s’y trouve. La
conversion dans I'Evangile, c’est accueillir la foi en cet amour apporté par le Christ,
au salut - un mot peu a la mode aujourd’hui, comme si on n’avait plus besoin d’étre



sauvé. Pourtant la conversion concerne bien un choix, celui de placer notre
confiance en Dieu seul. Et s’il y a une morale a respecter, qui peut étre bonne pour
nous-mémes et pour les autres, elle vient comme conséquence de notre confiance
en Dieu (et non I'inverse). « C’est la le fruit de I'Esprit », dira Paul.

Mais que vient faire le figuier ? Cette toute petite parabole. Lui aussi est pris dans un
mystere de vie et de mort, il est a peu pres sec. Que fait-on avec un tel arbuste ? En
planter un nouveau, ou chercher a lui redonner la vie ?

Dans cette petite parabole, la vie est liée au fruit et la Parole est semée en nous
pour que nous portions du fruit dans notre quotidien. Au fond, cette parabole nous
parle d’engendrement, de création. Nous ne sommes vivants que lorsque nous
créons quelque chose, que lorsque nous engendrons quelque chose ou gquelgu’un.
Bien sdr, il y a les enfants, mais tout le monde n’a pas d’enfant. Et pourtant nous
sommes tous et toutes capables d’engendrer, dans les petites choses de la vie
comme dans les grands choix de la vie.

C’est la un vocabulaire tres connu : on dit d’Einstein qu’il est le « pere » de la
théorie de la relativité. Un auteur « accouche » d'un livre, une journaliste « pond »
un article... Des verbes qui parlent d’engendrement, du fait de donner la vie. Et on
pourrait dire que ce méme vocabulaire s'applique a n‘importe quelle entreprise
humaine qui construit une petite chose : des gestes, des paroles, des regards, une
écoute, rendre un endroit accueillant pour les autres, honorer son travail, lutter
contre la misere ou le mépris.

On pourrait dire que celui ou celle qui ne fait rien exister dans le monde est figure
de mort. Vous savez, quelqu’un d’avancé en age, qui a le sentiment de ne plus
servir a rien et qui attend d’étre rappelé par Dieu, pourrait avoir le sentiment de ne
plus rien engendrer, et c’est dur !

Mais jusqu’au dernier souffle, avons-nous conscience que nous pouvons engendrer
encore, c’'est-a-dire accueillir, penser aux autres, prier pour quelgu’un... Des petites
choses possibles a tout moment de notre vie.

Pour terminer, dire encore que la parabole du figuier ajoute quelque chose
d'important : lorsque nous sommes confrontés a nos mangues d’engendrement,
lorsque nous nous sentons incapables, fatigués, las, et que nous nous disons : « Je
n'engendre ni ne crée rien, je ne dais que survivre », n'oublions jamais que nous ne
sommes pas seuls, que Dieu sait attendre. Et comme dans la parabole du figuier



stérile, Dieu se met au travail pour nous rendre vie.

Dieu, lui, ne se fatigue pas de reprendre le chemin avec nous. Et il le fait, en vue de
la Vie qu’il promet.

Amen.



