
Offensez-vous! 
9 mars 2025
Temple de Gingins
Etienne Guilloud

Au risque de choquer, je vais me permettre de dire en ce lendemain du 8 mars,
journée internationale de lutte pour les droits de la femme, qu'il est grand temps
qu'on arrête de donner la parole aux femmes ! Par contre, il est encore plus grand
temps qu'on commence peut-être à demander aux autres de prêter l'oreille. Cela
semble même un peu plus urgent. Parce que si l’on suit l’exemple antique de
Machla, Noa, Hogla, Milca et Thirsta, les femmes n'ont jamais attendu qu'on leur
donne la permission pour parler. 

Il n'y a peut-être pas toujours eu les conditions réunies pour que cette parole soit
entendue, et ce n'est pas du tout la même chose. Parler et être entendu sont deux
choses très différentes. J'ai bel et bien l'impression qu'il y a deux ou trois indices
dans le monde aujourd'hui et dans nos quotidiens qui nous montrent que ce n'est
pas tout à fait aussi simple. 

Ce que nous proposons aujourd'hui, c'est un chemin possible. Et ce chemin, pour
passer de la parole à l'écoute de ce qui est dit, nous postulons (en tout cas moi), le
reste de l'équipe a dit assez ouvertement : « On ne comprend pas tout à fait où tu
veux aller, mais on se réjouit de t'entendre ». Ce chemin est un chemin qui passe
peut-être à travers l'offense de temps en temps.

Au sein de l’équipe du Camp biblique œcuménique de Vaumarcus, nous nous
sommes posés la question si l’on pouvait véritablement laisser un homme prendre la
parole pour prêcher à l’occasion d’une célébration autour des femmes rebelles de
l’Ancien Testament (le thème de notre camp de cette année 2025), le lendemain du
8 mars ? Est-ce que c'est vraiment pertinent ? Après avoir assez rapidement
discerné que ce serait bien en effet d’avoir une parole féminine pour la prédication,
nous nous sommes rendus compte que ce n'était pas tout à fait le désir profond des
femmes au sein de l'équipe d’assumer la prédication. 

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2025-03-09/offensez-vous


La question s’est donc transformée : Est-ce que ça vaut la peine de prendre la parole
alors qu'on n'est pas tout à fait certaine qu'on a envie de le faire ? Alors qu'il y a une
personne, une victime volontaire, tout à fait désignée, qui dit : « Moi, je prends
volontiers la parole s'il faut ! ». Nous avons donc décidé de prendre le chemin d’un
homme à la prédication. Mais force m’est d’admettre que je ne me sens absolument
pas légitime pour porter la parole des femmes. Je me sens d’ailleurs à peine légitime
pour porter la parole d'autres personnes que moi-même, et encore, je n’assume
pleinement de porter ma parole qu’avec l'aide de Dieu, et je l'espère, le
discernement que m'amène l'Esprit.

Je prends donc la parole, avec cette tache redoutable de devoir porter une parole
qui puisse permettre d’aider à l’accueil d’autres paroles. Accueillir une parole, c'est
consentir à être mis en route, à être déplacé. Si une parole ne me déplace pas, vaut-
il la peine de l’entendre ? Et plus radicalement, si ta parole ne vaut pas plus que le
silence, ne serait-il pas mieux de te taire ? Et je crois que c'est un peu l'enjeu
aujourd’hui en ce premier dimanche du temps du carême. 

D’ailleurs, je me réjouis beaucoup que le confrère catholique qui célébrait la messe
radio tout à l’heure nous ait invité à vivre ce carême dans la joie. Le carême est en
effet temps de joie ! Nous croyons, à tort parfois, qu'il est temps de contrition. Il ne
l'est pas du tout :  il est temps de connexion avec la joie profonde qui vibre au cœur,
à l'intérieur de nous-mêmes. Temps de révélation de la joie parfois enfouie au cœur
de nos désirs d’être enfants de Dieu. 

Le temps du carême s'ouvre toujours avec ces récits de tentations de Jésus dans le
désert. Des récits fantastiques et merveilleux parce que ces récits viennent nous
montrer que Jésus, fraîchement baptisé encore tout humide de l'eau du Jourdain,
arrive dans le désert pour être véritablement éprouvé, pour véritablement montrer
ce qu'il a dans le ventre. Et d'ailleurs, quand le tentateur, Satan, le diable, (on
l'appelle comme on veut, ce qui compte, c'est de se rappeler que ce n'est pas du
tout lui le personnage de l'histoire : c'est Jésus qui est au cœur de la narration !)
vient avec une parole adressée qui est de l'ordre du défi en disant : « Si tu es le Fils
de Dieu ». Il devient un formidable agent de révélation de l’identité de Jésus. On
pourrait même traduire son adresse par « puisque tu es le Fils de Dieu », une
manière de dire : « Tu dis que tu es le Fils de Dieu. Eh bien, on va voir quelles en
sont les conséquences. Qu'est-ce que ça fait ? Est-ce que tu mérites vraiment ce
titre, cette distinction ? ». 



Et c’est précisément en raison de cette épreuve, de ce défi, que Jésus peut se
positionner et véritablement venir dire quelque chose, s'affirmer fortement,
fondamentalement, dans son identité. Cet échange de paroles dans le désert est un
véritable échange, où les personnes ne cherchent pas forcément à dire la parole que
l'autre attend mais plutôt à chercher celle qui va déplacer, qui va faire avancer le
schmilblick comme on dit en langage tout à fait populaire et clair. 

Donc comment faire avancer les choses ? Comment avoir une parole qui
véritablement fait avancer ? C'est l'enjeu de ce récit de la tentation où les échanges
de parole, la discussion, servent à faire bouger un peu les codes, bouger les lignes.
S'il n'y avait pas ces récits de tentation dans la Bible, finalement, l'histoire de Jésus
serait une histoire d'un personnage qui passe et qui finalement n'est jamais tout à
fait éprouvé jusqu'au bout. 

D'avoir au tout début du ministère de Jésus, un Jésus fraîchement baptisé qui est
jeté par l'Esprit dans le désert et qui vient à être éprouvé dans son humanité pleine,
qui est déplacé et qui doit faire face à ce qui l'accuse, à ce qui veut le mettre à terre
et lui dire : « Ta liberté, elle sera toujours inférieure à des puissances qui sont sur
cette terre, sauf si tu acceptes de jouer le jeu de la puissance ». 

Jésus y résiste. Il refuse. Il dit : « Je suis porteur d'une force, d'une promesse qui me
tire en avant que rien ne peut enlever ou égratigner ». C'est ce qu'on a chanté sur
ce premier chant (ndlr: Nous marchons vers l’unité) : plus jamais nous n’aurons peur
car l’amour est notre force. Tout son ministère sera un ministère où il sera cet
homme qui marche, comme le disait le poète Christian Bobin, et traverse tout le
registre de l'humain, la grande gamme émotive, si radicalement homme qu'il touche
au dieu par les racines (Christian Bobin, L’homme qui marche, éd. Le temps qu’il
fait, 1998). 

Jésus, c'est celui qui vit la plénitude de l'expérience humaine dans tout ce qui
s'accueille simplement dans la communion et aussi dans tout ce qui résiste. Ce
Satan jeté en travers de la route du Christ marque la première offense, la première
résistance qui permet de pleinement reconnaître et révéler Jésus, et la fin du carême
nous amènera à l’ultime offense, l’heure de gloire johannique, la révélation des
Révélations.

Les cinq sœurs du livre des Nombres sont un témoignage puissant d’une parole qui
met vraiment en mouvement. Elles se mettent en route pour dire : « La situation



dans laquelle nous vivons est une situation d'injustice ». C’est en effet bien beau
d’être ce peuple choisi par Dieu, qui marche dans le désert, qui est en train de se
donner tout plein de lois sous la direction de Dieu, qui vient donner des paroles pour
pouvoir mieux vivre, pour vivre ensemble toujours résolument du côté de la vie. Et
cette loi qui se définit, qui vient cadrer toutes les relations entre le peuple d'Israël et
Dieu, est une loi véritable au sens plus pur et noble de la loi : une loi qui sert
toujours à préserver un certain horizon harmonieux pour chacune et chacun et qui
vise toujours à offrir un couvert, un abri pour les plus faibles. C'est ça le but de toute
loi. 

Je ne dis pas forcément que la justice est toujours du côté de cette loi-là, parfois, on
a l'impression que la justice met la loi au service des puissants, mais en réalité, la loi
dans son être sert toujours à couvrir les plus faibles, à leur assurer non pas la simple
survie, mais les conditions d'une vie en plénitude. Une vie avec des frères et des
sœurs reconnus qui puissent véritablement s'aimer et croître ensemble. 

Donc, dans ce livre des Nombres, nous sommes dans cette période où il faut
élaborer, se doter des lois pour garantir l’Alliance en faveur de la vie. Et ces sœurs
viennent dire : « Il y a plein de choses qui sont en place, et pour une raison ou une
autre, nous, parce que nous sommes des femmes, parce que nous sommes les filles
de notre père qui n'a rien fait de mal, et nous non plus n'avons rien fait de mal, nous
nous retrouvons complètement en dehors d'un régime de la grâce, en dehors d'un
régime où nous pourrions recevoir ce qui devrait logiquement nous être dû : notre
héritage ». 

C'est bien l'enjeu. Toutes les propriétés du père, toute son histoire, qui il était, est
appelé à passer à l'horizontale dans la famille, à passer du côté des oncles et des
cousins de ces femmes, et pas de ces femmes uniquement parce qu'elles sont des
femmes, ou plutôt, parce qu’elles ne sont pas des hommes. Elle viennent donc dire
que ce n'est quand même pas très normal comme situation. Elles viennent
questionner l'ordre établi. 

Là, Moïse a une réponse fantastique, grandiose. On voit Moïse dans tout son
courage, dans toute sa force, dans toute son audace !  Il dit : « Trois secondes, je
vais demander au chef ! » Il est remarquable dans son écoute, Moïse. Il n'a pas
envie de trop se positionner. Il se dit peut-être : « Bon, il y a de l'enjeu. Je me tourne
vers Dieu, on va voir ce qu'il en pense. Au pire, si les anciens sont pas contents, je
pourrai dit que c’est Dieu qui m’a dit ! ». 



Et la réponse, elle est directe ! La première phrase que Dieu dit est: « Elles ont
raison », et c'est énorme. « Elles ont raison. » Trouver dans des textes aussi anciens,
tout d'un coup, des femmes qui prennent la parole, qui l’adressent, qui vont vers
l'autorité et que cette dernière se retourne immédiatement vers Dieu. Une autorité
qui se retourne là où il y a la Vie. On pourrait parler de conversion. Et tout d'un coup
la sentence tombe, comme un glaive de lumière tranchant le rideau de l’injustice : «
Elles ont raison ».

Bravo et merci à elles d’avoir osé interroger cet ordre établi. Mais pour que ça
marche en réalité, il faut se rappeler que ce texte est profondément offensant.
Mettez-vous une seule seconde à la place des cousins de ces sœurs qui se disaient :
« C’est que, génération après génération, lorsqu’une personne décède sans avoir de
fils, toutes ses terres nous reviennent ! C'est normal, c'est l'état des choses et tout
le monde s'en accommode. La société est comme ça finalement. On a toujours
connu que ça. » Et là, tout d'un coup, elles ont l'outrecuidance d'aller voir le chef
pour dire : « Hé bonhomme, c'est pas juste, ça va pas, ça va pas ! Tu nous appelles
à vivre dans ce désert, sous la grâce de ce Dieu qui donne des lois tellement justes,
bonnes, pures et profondes, et ensuite tu viens nous dire que notre lignée, il faut
qu'elle arrête d'exister. » 

On pourrait comprendre que la recommandation des cousins serait plutôt de leur
dire : «Mettez-vous sous le couvert d'un homme plutôt que sous le couvert d'une loi
de vie». Et franchement, les cousins, ils auraient raison ! Moi, à leur place, je me
serais certainement dit : « Cet héritage, il m’est dû ! » 

Quand quelque chose m’est dû et que je ne peux pas l’avoir, qu'est-ce que c'est
terrible ! Et c'est quelque chose qui peut arriver assez souvent. Ce qui est
compliqué, c'est que pour me rendre compte que je suis dans une culture du dû,
dans une culture où je me dis qu’on me doit telle ou telle chose, alors c'est très
difficile de quitter cette logique de ce qui m’est dû pour passer à autre chose, ne
serait-ce qu'une logique de la grâce ou une logique du don. Passer du dû au don, de
l'ordre des choses, à ce que simplement je reçois, je partage, cela demande une
audace terrible.

Mais pour véritablement bouger, peut-être que ça ne passe que par le chemin de
l'offense, l'offense qui est une atteinte à sa dignité, une atteinte à son honneur.
Quelque chose qui vient me dire : « Ce que tu pensais être, l'entier de qui tu étais et
de ce qui te revenait, tu dois peut être le remettre un peu en question. » Et il faut se



faire un peu égratigner. Il faut que quelque chose vienne gratter son ego, vienne
gratter son confort pour enlever les couches et les couches d'habitudes, pour enfin
nous exposer à la vie, à une promesse qui passe et qui nous tend les bras et qui
nous dit : « Vas un peu en dehors de toi si tu veux vraiment te trouver dans toute
ton humanité ». 

Et ça, c'est le chemin qui est un chemin de l'offense. C'est un chemin où nous
sommes égratignés et il est nécessaire d'être égratigné, en particulier quand je suis
tellement assis dans mes certitudes, dans mes convictions, que je confonds le
confort et la grâce. Voici bien un des fléaux spirituels les plus terribles de notre
époque : confondre confort et grâce. Se dire que si tout va bien, c'est que je suis
dans le juste. Quand je suis dans une vie remplie de bénédictions tout à fait
objectives, alors c'est que tout va bien. C'est ce qui fait les relents de cette théologie
nauséabonde de la prospérité qui émerge à gauche, à droite, qui fait des ravages
absolument terribles. Quand je me dis que mon confort, il m'est dû et que c'est une
grâce. Quand je dis : « Regardez comme je suis bien, c'est bien la preuve que je suis
profondément une personne noble, digne, voire sainte ». 

L’offense permet justement et salutairement de se secouer un tout petit peu,
permet de gratter toutes ces différentes choses. Et on a lu ce magnifique Psaume
139 tout à l'heure, qui nous est proposé par ces femmes des îles Cook et qui nous
rappelle à la beauté de qui nous sommes. Et justement, l’origine du mot Psaumes (
ψαλμός - psalmos), c'est ce qui pince, ce qui vient gratter les cordes d’un instrument
pour en révéler la musique. Les Psaumes sont donc des textes qui ont pour fonction
de nous pincer, de nous gratouiller de ce qui nous encombre pour mieux nous
révéler. Ils nous permettent d'enlever couche après couche pour véritablement vivre
et nous tenir dans l'existence, dans la grâce, dans la justice et dans la paix.

Et je vous avais dit au début que j’allais vous partager certains de nos
questionnements au sein du Camp biblique œcuménique de Vaumarcus. Nous en
avons eu un qui concerne la fin de ce culte, où nous allons prier ensemble le Notre
Père. On se posait la question de comment rendre ces textes plus égalitaires, plus
justes, plus véritablement des textes qui reflètent la réalité de l'entier de l'humanité.
Alors on s'est dit qu’une première chose possible serait de transformer Notre Père
en Notre Mère, ou les ajouter les deux, ou dire Notre Parent. Mais dans la mesure où
c'est quand même une prière qu'on reçoit de Jésus et qui parle de l'être de Dieu,
nous nous sommes dit qu'il serait plus judicieux de refaire un jour un culte radio
autour de l'identité de Dieu. Et là, nous pourrons passer peut-être du Notre Père au



Notre Mère, ou à encore autre chose. 

Par contre, on s'est dit plus loin, quand il y a cette phrase « pardonne-nous nos
offenses, comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés », que c’était
l’opportunité géniale de rendre notre texte plus égalitaire et dire qu’on ne pardonne
pas seulement à ceux qui nous ont offensés, mais à celles et ceux qui nous ont
offensés. C'est super ! 

Toutefois, Fabien et moi avons partagé un petit inconfort de se dire que c'est peut-
être bizarre que le moment où on se dit qu’on va mettre de l'égalité, c'est pour dire
que les femmes nous offensent aussi. Et puis en même temps, ce serait proprement
scandaleux de refuser aux femmes la possibilité d'offenser les autres ! Ce serait
refuser tout pouvoir d'action et de déranger l'ordre établi pour venir dire : « Mais il y
a une autre promesse qui est à l'œuvre ! Il y a un autre Royaume qui s'approche, qui
est tout près ! Et que ce Royaume des cieux, ce Royaume de Dieu est là où la loi est
véritablement Loi, sous laquelle peuvent se ranger les plus faibles ».

Si les femmes ne peuvent pas offenser, c'est une manière de leur dire qu’elles
peuvent parler tout ce qu'elles veulent, mais je n'aurai jamais besoin de les
entendre, et je n'ai jamais besoin que ça vienne me déplacer un tant soit peu. Alors
réjouissons-nous de l'offense et rappelons-nous que dans la prière, la condition de
l'offense réussie, c'est une offense qui ouvre le chemin du pardon, qui ne cherche
pas à offenser pour offenser, mais à offenser pour libérer, et pour que cette force à
l'œuvre soit véritablement force d'amour. 

Alors, offensez-vous ! Écoutons un peu plus, pardonnons plus fort et aimons-nous les
unes, les uns les autres et vivons libres ! Par la grâce de Dieu, sous sa Loi : Amen !

 

Prière d’illumination 

Seigneur,

Nous ne te voyons pas de nos yeux, mais nous voyons ton œuvre tout autour de
nous.

Nous ne te sentons pas de nos mains, mais nous pouvons partager ta tendresse
avec nos sœurs et nos frères.



Nous ne t'entendons pas directement de nos oreilles, mais nous entendons ta Parole
à travers le témoignage de la Bible, et aussi à travers les témoignages des êtres
humains qui sont en relation avec toi.

Ouvre nos yeux, ouvre nos mains, ouvre nos oreilles, pour que notre attention soit
tournée vers toi.

Amen.

 

Prière d'intercession 

Dieu créateur, à toi qui nous a créés dans un monde que tu veux juste et équitable
pour tous, présentons nos doléances et supplications pour que cessent les violences
et agressions qui favorisent les inégalités tout en détruisant le tissu social.

Nous venons avec les femmes du monde entier pour crier justice contre toutes les
atrocités que connaissent les femmes dans un monde prétendument moderne. Du
nord au sud, de l’ouest à l’est, les cris des femmes se lèvent pour réclamer leurs
droits et leur dignité.

Nous te prions pour que les communautés soient porteuses d’espoir et d’espérance,
pour rendre la dignité à toutes populations à travers le monde.

Nous prions afin que les revendications de la femme à travers le monde soient
entendues, reconnues et trouvent des réponses.

Nous prions afin que ton Esprit Saint soit à l’œuvre, et que ceux à qui tu as donné
voix dénoncent les méfaits, réclament justice et proclament ta victoire pour les sans
voix.

Utilise nos bouches pour les consoler, nos bras pour les réconforter et nos voix pour
dénoncer le mal en réclamant la dignité pour tous.

Transforme les cœurs de pierre des décideurs pour qu’ils agissent avec amour,
compassion et justice envers tous. Aide les femmes du monde à apprendre les unes
des autres et à renforcer notre solidarité dans une quête pour un monde meilleur et
égalitaire tel que Tu l’as voulu.



Nous te prions au nom du Christ Jésus, le ressuscité qui nous a affranchis de toutes
dominations abusives.

Amen.

Prions pour les femmes du monde entier, prière rédigée par Marie-Claude Manga,
pasteure de l’Eglise Unie du Canada à l’occasion de la Journée Internationale des
Femmes du 8 mars.


