Ne vous inquiétez pas pour votre vie!

7 juillet 2024
Temple de Nyon
Marc Weiler

Ce matin je vous propose de vous questionner sur ce que pourrait étre le bonheur
pour nous. Existe-t-il seulement ce bonheur dans notre temps, ce bonheur dont on
parle tant ? Que d'injonctions au bonheur dans nos sociétés ! Le bonheur alors, c'est
quand, comment ?

Avec les éleves des gymnases d’Etoy, de Nyon, ceux des écoles professionnelles de
Nyon et de Morges, nous avons visité cette exposition entre fin décembre et le mois
de mai. Cette expo, « La possible quéte du bonheur », initiée par les aumoniers et
aumonieres de I'UNIL-EPFL en 2022, est autour de nous dans ce temple. Elle nous a
permis de nous questionner sur ce concept. Mais de quoi parle-t-on précisément ?

Notre épogue nous propose - et souvent nous impose - une perception du bonheur a
la fois matérialiste, individualiste et fugace. C'est ce que nous avons pu constater
avec les éleves et profs durant ces cing semaines de visite d'exposition. Pour autant
des pistes pour un bonheur durable ont été abordées.

A notre tour je vous propose de visiter cette question du bonheur. Matérialiste et
individualiste : ainsi serait le bonheur, toujours dans une fuite en avant. Regardons
plus précisément ces affirmations.

Il est aisé de constater que tout autour de nous, nous sommes exposés a des
messages de toutes sortes qui nous incitent a croire que le bonheur, c’est de
posséder, d’avoir. Alain Souchon dans sa chanson « Foule sentimentale » (1993) dit :
« Oh la la, la vie en rose, le rose qu'on nous propose, d'avoir des quantités de
choses qui donnent envie d'autre chose. Aie, on nous fait croire que le bonheur c'est
d'avoir de l'avoir plein nos armoires, dérision de nous dérisoires... »

Ainsi le réve qui revient souvent, c’est celui d’avoir sa villa, sa voiture, pouvoir partir
en vacances au soleil et montrer, exposer a nos semblables notre bonheur social.
Nous avons réussi car nous pouvons consommer et le montrer.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2024-07-07/ne-vous-inquietez-pas-pour-votre-vie

Ou comme le chante Orelsan, rappeur francais, le bonheur serait une quéte toujours
tendue vers demain ; ou, quel que soit notre age, on pense que ce sera mieux plus
tard. Et pourtant : « A quinze ans, j'voulais juste en avoir seize. A seize ans, j'étais
pressé d'voir le reste Aujourd'hui, j'aimerais mieux qu'le temps s'arréte. Ah, c'qui
compte c'est pas l'arrivée, c'est la quéte ». (La quéte, 2021)

Un de mes enseignants de philosophie avait cette expression tres pertinente pour
qualifier '’époque dans laquelle nous nous trouvons. |l disait ceci : « Les temples de
la consommation sont pleins et les temples religieux sont vides ». Au-dela du sourire
en coin que cela peut provoquer chez nous ce matin cela dit quelque chose de notre
temps.

Les valeurs véhiculées dans nos sociétés ont quelque peu changé. Au 18°€ siécle, le
bonheur était plutét une quéte sociétale. Au fil des décennies et des siecles cette
guéte du bonheur a évolué. Elle repose aujourd’hui d’avantage sur les épaules de
chacune et chacun. Ce bonheur serait-il toujours a venir et pas toujours la ?

Dans ce contexte contemporain, que nous propose la Bible ? Le message biblique a-
t-il une pertinence, ouvre-t-il une perspective dans notre aujourd’hui et maintenant ?
Y aurait-il antagonisme entre le bonheur et ce que propose le Christ ? Je vous
propose de regarder de plus pres les textes bibligues que nous venons de lire, en
particulier le texte de Matthieu chapitre 6, 25-34.

Que pourrait étre le bonheur, selon ce texte de Matthieu, ou il est question
d'inquiétude et ou le Christ parle de la valeur de nos vies, bien plus précieuses que
toutes les richesses gque nous pourrions accumuler. Il nous invite, non pas a
I'inquiétude, mais a nous focaliser sur ce qui est essentiel : chercher le royaume de
Dieu et ce qui est juste.

A ce stade, ce gu’il convient d’emblée de préciser, c’est que le mot bonheur n’existe
pas en hébreu biblique et qu’il est également rare dans le grec biblique. Dans les
textes bibliques, nous trouvons plutot des termes qui nous parlent de vie et de joie,
et dans le texte de Matthieu il s’agit plutot de béatitudes. Ce que nous laisse
entendre Matthieu, c’est que la quéte du royaume de Dieu ne renvoie pas a un futur
hypothétique dans un au-dela mais dans le présent, dans la présence de Dieu.

Il nous propose un changement de perspective. Le royaume et la justice de Dieu ne
sont pas seulement a venir mais dans chacun de nos présents. Le royaume et la
justice de Dieu sont la, partout ou des hommes et femmes, portés par leur foi,



s’engagent pour ce royaume aupres de leurs semblables. Que pourrait étre le
bonheur si ce n'est un monde ou les relations sont caractérisées par I'empathie et la
vérité.

Oui, le royaume et la justice de Dieu ne sont pas une théorie mais adviennent dans
nos vies, nos relations. C'est la le fondement ! Pour cela, que nous faut-il, si ce n'est
nous décentrer de nous-méme et nous ouvrir a Dieu et aux autres ?

Je suis souvent accaparé par mes inquiétudes, par des soucis qui peuvent me
ronger. Je suis pris par ce gue j'imagine et ce que pensent les autres. Des
inquiétudes et encore des inquiétudes, qui, au fond, empéchent de vivre vraiment,
d’accueillir le présent, de faire corps avec lui dans la présence aimante de Dieu et
des autres et également de soi-méme.

Le bonheur, ne serait-ce donc pas vivre en acte et en présence ? Facile a dire ! Je
vous donne un exemple. J'ai été formé pour pouvoir proposer du soutien d’'urgence
aupres de personnes impactées par des tragédies. C’'est ce que vous connaissez
sous le nom de I’'ESU (équipe de soutien d'urgence). Je me faisais beaucoup de
représentations sur ce que devaient étre ces interventions, a tel point que je me
trouvais parfois paralysé par le stress et I'idée que je m’en faisais. Dans un
hypothétique futur, bien entendu, il m’était compliqué d’'étre dans le présent et
efficient dans mes interactions.

Lors d’une premiere intervention comme stagiaire observateur, j'ai touché du doigt
ce qui me paralysait. Il s’agissait d’une incapacité a accueillir le présent, a y étre
vraiment. Me disant que je ne suis pas assez formé, pas assez confiant, que je
devrais faire comme ceci plutét que comme cela... Et puis, cette premiere
intervention a été un choc salutaire qui m’a confronté a un présent cruel aupres de
témoins d’'une tragédie, d’'une famille subitement endeuillée. J'ai réalisé que je
projetais beaucoup de scénarios, plutét que d’étre dans le présent. Cela représentait
un obstacle pour m’accueillir moi et accueillir les autres et les accompagner.

Cette irruption et ce décentrement ont été comme un électrochoc qui m’ont permis
de me rendre compte que toutes les inquiétudes sont de puissants poisons qui
paralysent. N'avez-vous jamais observé a quel point nous nous racontons des
histoires et comment celles-ci nous font passer a c6té de notre présent ? Toutes ces
histoires construisant des réalités virtuelles et des futurs peut-étre anxiogenes.



En fait ce qui est important c'est de nous préoccuper de I'essentiel, a savoir :
accueillir Dieu dans nos vies, nous accueillir nous-mémes dans le présent de nos
vies comme nous sommes, afin de pouvoir également accueillir les autres.

Le texte de Matthieu ne laisse pas entendre que nous ne devons pas nous inquiéter
des choses de la vie, de quoi nous mangerons, etc, mais simplement d'accueillir cet
amour de Dieu qui nourrit nos vies et nos coeurs des a présent.

Nous inquiéter de I'essentiel en cherchant d’abord le royaume et la justice de Dieu ?
C’est un changement radical qui nous décentre de nous-mémes et de facto nous
ancre dans une profonde confiance en Dieu. C'est ce lacher-prise sur le réel que
Jésus nous appelle a considérer. De ce lacher-prise, il résulte que nos inquiétudes se
transforment et laissent plus d’espace a la liberté intérieure, de sérénité et de
confiance.

C’est ainsi que, comme les oiseaux des champs, nous recevons ce qui est essentiel
pour chaque jour. Nous pouvons lacher nos inquiétudes, car Dieu pourvoit d’'ores et
déja a notre vie intérieure. Ne serait-ce pas de la sorte que nos existences peuvent
se recomposer, changer nos relations, notre rapport au monde ? Nous permettant de
recevoir ce qui est essentiel, central : Dieu dans nos vies, dans notre présent.

Dieu pourvoit dans nos vies comme pour les oiseaux des champs. Mais cela signifie-
t-il pour autant que nous devions cultiver I'insouciance ? Ce n’est pas ce que laisse
entendre le texte. Car il est écrit que le lendemain se souciera pour lui-méme.
Autrement dit, chaque jour qui passe aura son lot d’incertitudes, de questions a
traiter. Ce qui est proposé ici, c’est plutot de nous dépréoccuper de nous-mémes et
de nos propres intéréts.

C’est tout le challenge qui nous permet d’accueillir dans le quotidien de nos vies
celui qui est le Tout-Autre et de nous ouvrir ainsi dans le présent a Dieu, a nous-
mémes et aux autres. Il s’agit d’accueillir la vie comme un cadeau plutét que de
croire qu’elle est le fruit de nos propres mérites, de nos soucis avisés. En fait il

convient de recevoir la nourriture essentielle qui ne s’amasse pas mais vient du Pére
|

Pour autant nos soucis matériels ne sont pas réduits a néant, ils ne disparaissent
pas : chaque jour nous sommes confrontés a des défis. Mais chercher premierement
le royaume et la justice de Dieu, c’est entrer dans la confiance en Dieu. Elle nous
permet de changer notre regard sur nous et nos préoccupations matérielles, nos



inquiétudes diverses et variées.

Ce que le texte peut nous dire aujourd’hui, c’est que I'important est moins la
recherche de sécurité que la recherche de vie ! Et c’est peut-étre a cet endroit,
aujourd’hui, que Dieu nous invite.

Placons notre confiance en lui afin de recevoir la vie qui vient de lui pour ici et
maintenant, nous ouvrant ainsi a la présence a soi et aux autres, nourris gue nous
sommes de son royaume et de sa justice.

Libérés de nos inquiétudes soyons les témoins reconnaissants du royaume et de la
justice de Dieu.

Amen.



