S'approcher de Marie

24 décembre 2023
Temple de Saint-Etienne a Prilly
Isabelle Graesslé

Bien plus tard, lorsque de sombres nuages s’'amoncelérent sur le Golgotha, laissant
poindre I'inéluctable, Marie ne cesserait de faire appel a sa mémoire, celle des
commencements, lorsque le souffle de I’Annonciation I'avait traversée de part en
part.

Alors que le chemin douloureux conduisant a la croix se faisait de plus en plus
précis, elle se souviendrait comment, autrefois, dans un doux bruissement d’aile, le
messager avait calmé sa crainte premiere : « Réjouis-toi, toi qui as trouvé grace
aupres de Dieu ».

Mais devant la démesure de cette annonce, comment ne pas se trouver ébranlée,
comme Abraham lorsque Dieu lui annonca qu’il serait pere d’'une multitude plus
nombreuse que les étoiles du ciel, comme Sarah, sous la tente, quand elle se mit a
rire a I'annonce de sa future maternité, comme le prophete Esaie au fond du
sanctuaire, incrédule devant les séraphins de feu.

Alors I'ange avait rassurée Marie, lui dévoilant que le Divin était proche, si proche
qu’il allait descendre sur elle et qu’elle allait porter I'’enfant de la promesse.

En ce quatrieme dimanche de I’Avent, m'approcher de Marie, qui plus est avec un
regard de femme protestante, releve de la bravoure, voire de l'inconscience.
D'abord, dans le protestantisme, parler de Marie, ce n’est pas notre fort. Et lorsque
nous nous risquons tout de méme a lire les textes qui la concernent, c'est toujours
avec une froideur un peu raide.

Pour de nombreuses théologiennes, I'image de Marie n'est guéere plus engageante.
C'est que I'héritage laissé par la tradition mariale est lourd, tres lourd méme pour
des femmes, toujours et inévitablement reléguées au statut d'Eve la pécheresse,
surtout en regard d'une Marie en apparence si parfaite.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2023-12-24/sapprocher-de-marie

Dans lI'ensemble, on pourrait préférer a Marie la vierge mere, Marie-Madeleine,
I’amie aimante. C'est qu'avec Marie-Madeleine, toutes les autres femmes de
I'Evangile semblent plus charnelles, plus réelles, plus vivantes aussi que cette
intouchable madone, féminin éthéré, enfermé dans une grace encombrante.

Et pourtant, au moment ol nous nous approchons de Noél, je pense essentiel de
nous approcher aussi de Marie.

« Le sixieme mois, I’ange Gabriel fut envoyé par Dieu dans une ville de Galilée du
nom de Nazareth, a une jeune fille accordée en mariage a un homme nommé
Joseph, de la famille de David ; cette jeune fille s’appelait Marie ».

Le décor est posé, a la fois marqué du sceau d’'une simplicité extréme et touché par
la grace. L'ange, sur le seuil de cette maison de Galilée, mais plus symboliguement
encore sur le seuil d’'un monde nouveau, ouvre un étonnant passage du fini a l'infini.
Porté par la lumiere de cet étre, le message d’un Dieu venu s’incarner en I’"humain
investit désormais tout I'espace.

Au-dela de son c6té merveilleux, I'ange c’est d'abord la figure par excellence de la
transgression des limites, lui qui passe d’une dimension a une autre avec une
grande facilité. Car I'ange, c’est le champion toute catégorie des déplacements
cosmiques. Ainsi, I'ange, en entrant dans le quotidien de Marie, indique que le
monde se fissure, que ses limites se déplacent et qu’un souffle de lumineuse
transcendance va parcourir sa surface.

Sur le seuil, entre dedans et dehors, entre fini et infini, I'ange entraine Marie dans un
véritable rite de passage dont elle ne reviendra pas indemne. Franchissant a son
tour le seuil, marquée profondément par la secousse angélique, Marie permet le
passage de I’humanité a un temps nouveau. Dans un bruissement d’aile, le souffle
divin vient habiter I'"humain dans ce qu’il a de plus secret, de plus intime.

Marie n’a pourtant rien demandé, a l'inverse de Zacharie et Elisabeth, ses proches
parents sans enfant, en priere depuis des années sans étre exaucés. Mais lorsque
I’ange leur annonce une naissance inattendue, Zacharie se trouve trop agé et Marie
trop jeune. Et pourtant, contrairement a Zacharie qui sera réprimandé pour sa
réserve, Marie, elle, trouve grace aupres de Dieu.

Venue d’une bourgade peu connue, voire méprisée (« Quelgue chose de bon peut-il
venir de Nazareth ? », dira I’évangile de Jean 1, 46), Marie va porter tout I'espoir du



monde.

L'espoir contenu dans les promesses des Ecritures faites jadis aux patriarches
jusqu’aux derniers des prophetes.

L'espoir inséré dans la trame des histoires humaines qui se déroulent depuis Tamar,
Rahab, Ruth et Bethsabée, ces femmes de la promesse, obstinées et justes, jusqu’a
cette annonciation de I'ange Gabiriel, sur le seuil.

L’espoir des paroles prophétiques, comme ce beau passage du prophete Esaie que
nous avons entendu tout a I’heure et dans lequel une vierge met au monde un fils
appelé Emmanuel, le nourrissant de creme et de miel.

L’'espoir des paroles prophétiques encore, comme celle du Serviteur souffrant,
toujours dans le livre d’Esaie, homme de douleurs, écrasé, brisé pour nos révoltes
mais comblé de jours a jamais.

Alors vient pour Marie le temps d’accepter son destin. C'est que, avant d’accoucher
d’un enfant, elle va déja accoucher d'une parole : « Voici la servante du Seigneur,
dit-elle, gqu’il me soit fait selon ta parole » (v. 38).

Ainsi claque au vent cette parole d’adhésion, qu’il ne s’agirait pas de prendre pour
de la servilité ! Bien au contraire, faut-il entendre ici une fiere déclaration
d’'indépendance ! Loin de ressembler a la caricature de I'humble servante dont on I'a
trop souvent affublée, Marie affirme ici gu’aucun homme ne sera désormais son
maitre. En se déclarant «servante du Divin», Marie ne fait rien d’autre que de passer
d'un objet a un sujet, d'une soumission a une liberté.

Mere en devenir, Marie incarne aussi I'attente d’'un accomplissement. C’est ce que
dira sa cousine Elisabeth lorsqu’elle lui rendra visite, reconnaissant en Marie une
étonnante force intérieure : « Heureuse celle qui a cru que ce qui lui a été dit de la
part du Seigneur trouvera un accomplissement » (Luc 1, 45).

Qu’importe, ici, la difficile question de la conception virginale du Christ. La maternité
de Marie tient moins du prodige obstétrique que de son audace a affirmer sa foi. Le
texte biblique d’ailleurs, pudique, parle d’'une ombre couvrant un sens qui nous
échappe, indiquant que ce n’est pas a cela que nous devrions porter attention.

Revenons plutét a la parole de Marie qui incarne I'attente d’un accomplissement.
C’est ici que I'on prend conscience, déja, du chemin de vie qui lie la mére et son fils.



Car I'accomplissement de la promesse pour la mere rejoint déja le « tout est
accompli » du fils. Le cri du Golgotha retentit déja dans le chant de Marie.

Rappelez-vous, au pied de la croix, Jésus a ces mots énigmatiques pour Marie :
«Femme, voila ton fils», puis pour le disciple : «Voila ta mere.» Je ne crois pas qu'il
faille voir ici un exces de sollicitude filiale ou Jésus assurerait a Marie un appui
matériel. Car des fils, Marie en avait d’autres, chez qui elle aurait pu naturellement
se réfugier.

De facon plus profonde, ce qui se joue dans cette parole, c'est ce que Jésus a
maintes fois proclamé sur les routes de I’évangile, sans étre vraiment compris. Ce
qui se joue la, c’est tout simplement la filiation spirituelle.

Car, finalement, qui est Marie : une jeune fille sous influence ? Une adolescente
rebelle ? Une femme soumise ? Rien de tout cela bien sGr. Marie est d’abord et
avant tout une femme audacieuse et forte, une femme qui suit la volonté du Pere
dans I'accomplissement de la parole.

Au-dela des représentations médiévales, en blonde diaphane, au-dela des modeles
délicats de la Renaissance, au-dela de son aspect majestueux, presque sombre, des
icones byzantines, au-dela de sa stature imposante et baroque, montant au ciel,
portée par des anges bienveillants, Marie est la mere de Jésus de Nazareth, qui sera
confessé comme vrai homme et vrai dieu !

Ainsi, je crois que, grace a Marie, nous pouvons réellement prendre conscience
gu’'au coeur de notre humanité, le divin nous habite. Le temps de la vie humaine,
c’est le temps qui nous est donné pour intégrer tout cela : a travers la méme
attention, la méme écoute que celle déployée par Marie, nous avons a découvrir le
divin dans notre humanité, I’éternel dans notre temps, I'infini dans notre fini.

D’une certaine facon, Marie nous convoque pour gue nous devenions, nous aussi des
«meres de Dieu», ou des «parents de Dieu» ! Aussi inédite que soit la formule, elle
dit simplement qu’il nous revient de mettre au monde notre humanité, mais aussi
notre part de divin.

Alors en ce temps de Noél qui s’ouvre en ce jour, entrons dans le mouvement de la
vie qui est en nous, de la lumiere qui est en nous. Car dans un sourire, Marie
murmure ce dont tressaille tout I’évangile : nous venons de la lumiere et nous y
retournerons.



Amen.



