Fragilité et force

17 septembre 2023
Hopitaux Universitaires de Geneve (HUG)
Nathalie Schopfer

Premiere partie : Nathalie Schopfer, pasteure

Depuis plusieurs années |I'étre humain ne cesse de s’'inquiéter de sa fragilité. La
fragilité est synonyme du mot faiblesse. Elle a pour p6le opposé la force, la
puissance, la grandeur. Au cours de I'histoire du christianisme, la fragilité a souvent
été associée a la notion de péché, de faillibilité. L'étre humain est faillible, a I'inverse
d’un Dieu infaillible, fort, tout-puissant.

La force a été érigée en valeur de réussite et d’épanouissement. Dans cette
compréhension de la force, étre fort, c’'est étre paré, équipé a traverser tous les
aléas de I'existence, avoir les ressources pour rester droit et debout, quelles que
soient les circonstances.

Aujourd’hui, le mot fragilité est souvent remplacé par le mot vulnérabilité.
Fondamentalement I’étre humain est un étre vulnérable, soumis aux aléas de
I’existence.

Dans notre société, généralement, la force est associée a la réussite et au pouvoir.
Le fort ayant alors un ascendant sur celui qui est plus fragile ou faible. La force
devient dans ce cas synonyme d’'imposition ou de contrainte.

Ce matin, nous vous proposons de nous questionner en tant que croyant sur notre
lien et notre rapport a Dieu face a la diversité de notre existence humaine. Une mise
en évidence de nos ambivalences : d'un cb6té, nous sommes régulierement
confrontés a la vulnérabilité et nous savons gu’elle est inhérente a notre finitude.

Et en méme temps, nous glorifions et prenons pour modele des figures ou
personnalités considérées comme héroigues, notre société nous incite méme a étre
les superhéros de notre propre développement.

Un chemin qui passe non seulement par la reconnaissance de notre vulnérabilité
mais aussi la reconnaissance de la présence agissante du Christ.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2023-09-17/fragilite-et-force

L'épitre dans laquelle s’inscrit le passage que nous avons lu est une lettre construite
sous forme d’arguments. Au moment d’écrire cette deuxieme lettre aux Corinthiens,
Paul a été contesté et rejeté, I'authenticité de son ministere est remise en question.
On reproche a I'apétre sa faiblesse, son manque d’éloquence.

Paul écrit et reformule et démonte les accusations dans un style argumentaire. Il va
mettre en évidence que c’est a travers la faiblesse que la puissance de Dieu se
révele. Paul refuse clairement la gloire et la vantardise au profit d’'une théologie qui
s'exprime a travers la faiblesse. La faiblesse est, selon Paul, le lieu ou le divin
s'exprime par excellence. « Quand je suis faible, c’est alors que je suis fort, car la
puissance de Dieu s’accomplit dans la faiblesse. »

C’est un rappel de la naissance du Christ : Dieu vient a nous sous les traits d’un
nouveau-né qui n'a méme pas de place pour naitre convenablement.

Ce ne sont pas des surhommes qui manifestent le divin et on le constate dans de
nombreux textes bibliques. Le Christ n’est pas venu pour les bien portants, mais
pour les malades, les personnes stigmatisées, celles mises aux marges de la société
ou encore les faibles. Jésus guérit, soutient, encourage, vivifie, alors qu'il est lui-
méme stigmatisé, moqué, dénigré.

Cette attention aux plus fragiles, c’est I'attention portée a I'homme, a ’'homme
véritable et non I’lhomme qui se prétend invulnérable, au-dessus de tout. L'option
préférentielle pour les faibles, c’est le soin pour tous, c’'est la grace pour tous ; tous
partageant cette méme condition.

Il ne s’agit pas pour autant de valoriser la souffrance, ni de s’auto-affaiblir ou
d’affaiblir autrui. La souffrance n’est pas un prérequis a la rencontre avec Dieu. Et
Dieu n’est pas non plus acteur de nos fragilités.

Un Dieu présent au coeur du monde, mais un Dieu qui n’est pas le commanditaire du
déroulement de nos histoires humaines.

Contrairement aux supers apo6tres, Paul ne manifeste aucun orgueil. En toute
humilité, il se tourne vers Dieu dans la priere. La priere n'est alors pas I'anesthésiant
de la souffrance. Elle n’est pas non plus une formule magique qui pourrait supprimer
la fragile condition du croyant.



Au contraire, la priere constitue le maintien de la communion avec Dieu, malgré
tout. Elle est un dialogue intérieur nourrissant le lien qui nous relie a Dieu. Une
communion ou |I'écharde perd son aiguillon mortifere, ou la maladie ne définit pas la
relation qui nous unit a Dieu.

Et Dieu se tient, la, dans ce dialogue intérieur, dans cette condition humaine
partagée. « Ma gréce te suffit; ma puissance donne toute sa mesure dans la
faiblesse. » Cette parole témoigne de la puissance du Christ qui campe, plante sa
tente, dans le corps meurtri de I'apoétre.

La grace n'est pas synonyme d’exaucement concret ou supposé ; elle est, par la foi,
présence spirituelle dans les limites du corps mortel.

Elle est une force donnée par Dieu qui fait dépasser la peur de I’écrasement par la
souffrance.

Ouvrir en nous |’espace pour découvrir et déceler la présence aimante et agissante
du Christ, voila le chemin spirituel que nous sommes appelés a vivre.

Amen.

Deuxiéme partie : Giovanni Fognini, abbé

Spontanément, en accueillant cette page d’évangile, je suis touché et interpelé par
deux attitudes :

e Celle représentée par le prétre et le Lévite. Cette capacité que I'humain a - et
j'en fais partie - de voir un humain a terre, blessé, frappé, violenté - et me
détourner de lui, comme s’il n’existait pas !

e Celle représentée par le bon Samaritain. Une autre capacité - et elle existe
aussi en moi ! - de voir une situation de détresse et de m’arréter, de prendre
soin, d’ouvrir un avenir.

Il'y a un personnage dont on ne dit pas grand-chose : « Un homme descendait de
Jérusalem a Jéricho, et il tomba sur des bandits ; ceux-ci, apres I'avoir dépouillé et
roué de coups, s’en allerent, le laissant a moitié mort ». Il n’a pas choisi ce qui lui est
arrivé.



Cet homme, c’est aussi vous et moi, a certains moments de nos vies. Combien
d’'événements nous tombent dessus, sans les avoir choisis ? Parfois c’est une
maladie imprévue, parfois la perte d'un poste de travail. Pour d’autres, c’'est prendre
la route de I'exil ; et I'actualité nous parle abondamment et constamment d’abus
sexuels sur des enfants, de guerres, d’'incendies, d’'inondations, de tremblement de
terres.

Il y a aussi toutes nos expériences personnelles, nos fragilités, nos vulnérabilités.
Cela fait partie du chemin normal de ma vie, sans les rechercher. Cela
s’accompagne de sentiments de solitude, d’abandon.

Dans ces moments-la, il suffit d’'un regard posé sur nous, d'une attention, d’'un
mouvement de compassion pour continuer autrement le rude chemin de la vie. Nous
avons tous besoin de cette attention remplie de compassion qui sait s’arréter,
s’approcher, soigner et soulager.

Marion Muller-Colard fait ce commentaire : « Une fois a terre, ce qui importe par-
dessus tout, c’est de trouver penchés vers soi des visages qui relevent en nous
notre dignité. Non pas cette dignité postmoderne qui consisterait a ne plus étre
marqué d’aucun stigmate de fragilité, mais la dignité qui me réintegre a la
communauté humaine lorsque je crains d’en étre exclu. La dignité qui signifie que je
suis né humain et que je le demeurerai vétu ou dévétu, debout ou a terre, en santé
ou en maladie, tant que d'autres me reconnaitront comme tel. »

Prenons le temps de préciser dans le silence de notre coeur qui est concretement
mon bon Samaritain, nos bons Samaritains ? Laissons des visages, des prénoms
nous habiter et nous réchauffer le coeur !

Car nous avons été créés pour une plénitude qui n'est atteinte que dans I'amour.
Vivre dans l'indifférence face a la douleur n’est pas une option possible.

Le bon Samaritain de la parabole nous montre concretement comment se faire
prochain d’une personne fragilisée par la vie. Elle nous donne méme un mode
d’emploi : d’abord « voir », et ce n’est pas si simple. Nous avons tous de multiples
capacités a détourner notre regard ou de changer de trottoir.

Voir, oui, mais surtout s’arréter. C'est-a-dire se faire proche, devenir le prochain de
I’autre. C'est simple, mais exigeant, car il y a plein de résistances en nous qui, soi-
disant, n’avons jamais le temps !



Ensuite, le bon Samaritain met en pratique toute une panoplie de gestes de premier
secours qui sentent bon I'amour, I'attention a I'autre, le prendre soin.

Et surtout, il prend de son temps et de son argent pour inscrire la personne fragilisée
dans tout un réseau a qui il délegue la mission de continuer ce qu’il a commencé. Il
sait qu’il ne peut pas tout faire tout seul !

C'est vrai, je ne peux pas étre bon Samaritain tout seul ! Nous en faisons
guotidiennement I'expérience dans cet hdpital : c’est en additionnant les
compétences de chacun.e - a tous les niveaux : médical, humain, spirituel - que
nous essayons d’offrir un chemin de guérison aux personnes malades.

Cette parabole vient nous redire avec les mots de Marion Muller-Colard : « Ne pas
&tre un prochain, c’est passer outre. Etre pour I'autre un prochain, c’est intégrer la
réalité de sa présence. »

Cela passe par le fait d’étre « ému aux entrailles » vis-a-vis de quelqu’un. Avec des
mots d’aujourd’hui, c’est étre pris aux tripes.

C'est faire notre I'attitude méme du Christ envers chacun.e de nous.

C’est traduire dans le concret de notre quotidien le « style de Dieu » qui sera
toujours la proximité, la compassion et la tendresse.

Oui, « va, et toi aussi fais de méme » |



