Intériorité et priere

9 juillet 2023
Eglise réformée de Cordast
Jean-Marc Fonjallaz

Jean-Marc Fonjallaz

« L’étre humain est plein d’ardeur, mais il est faible aussi », dit le Christ dans le
passage que nous venons d’entendre.

Dans ce contexte, et en s’inspirant des versets de Matthieu, une question peut se
poser : face a la douleur, face a la mort, lorsque s’inscrivent dans nos vies la
tristesse et I'angoisse, est-il encore possible de se mettre en veille et en priere ?

Comment réagir dans de telles situations, qui peuvent étre ou sont extrémes ?
Qu’est-ce qui nous attend ? Qu’est-ce qui est attendu de nous ?

Trouverons-nous encore la force de ces temps de veille qui sont au coeur de
Gethsémané ; qui sont au coeur de cette nuit du Christ ? Que signifie donc la priere
dans ces moments-la ?

« Non pas comme moi je veux mais comme toi tu veux », prie le Christ. La priere ne
serait-elle alors que résignation face a la difficulté qui vient ?

Le témoignage du passage du Christ a Gethsémané nous interpelle forcément sur
ces temps si particuliers, qu’a un moment ou un autre nous avons traversé, ou que
nous aurons a rencontrer. Ce témoignage nous interpelle dans le secret de nos vies,
dans ce qui appartient a notre intimité.

Dans ce passage, le Christ nous invite a nous recentrer, a vivre la priere comme un
temps d’intériorité. La priere serait donc en lien avec les profondeurs de notre
ame...

Estelle Zbinden


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2023-07-09/interiorite-et-priere

Dans cette histoire, nous sommes invités a atteindre ces profondeurs, en suivant
Jésus et a explorer notre jardin... comme ce jardin a Gethsémané. Par étapes nous
sommes amenés a tester, comme un rite d'initiation, notre approche a la priere et a
I'écoute de notre for intérieur.

Avant son arrivée au pied du Mont des Oliviers, Jésus a partagé le dernier repas avec
ses disciples, les a salués tout en sachant ce qui I'attend. Sur son chemin vers la
croix, qui scellera son existence humaine, il sait effectivement la trahison et le
reniement a venir.

Dans un tourbillon d'émotions, il choisit d'entrer dans le jardin avec trois de ses
suivants. Le cocon de l'intimité se crée dans ce choix de ne s'ouvrir qu'a une
poignée, laissant délibérément les autres dans l'ignorance.

La premiere chose sur laquelle nous pouvons nous arréter ce matin, ce sont ces
émotions que Jésus laisse d'abord entrevoir avant de les nommer ainsi : « Mon dme
est triste jusqu'a la mort ». A ce moment-la précis, lui, le Fils de Dieu est au plus
proche de I'humanité, faisant I'expérience la plus difficile que nous sommes tous et
toutes appelé.es a vivre au moins une fois dans notre vie : celle de faire face a notre
propre finitude. L'angoisse comme disposition affective fondamentale de I'étre
humain, qui nous rejoint dans notre essence méme. Ou en d'autres termes,
comment Jésus a pu et peut comprendre ce que nous vivons.

N'est-ce pas une des choses les plus puissantes que nous puissions saisir en tant
que chrétien et chrétienne : qu'au-dela des mots, notre résonance la plus
existentielle peut trouver un écho en celle de Jésus.

Face a cette résonance puissante, Jésus s'éloigne pour se recueillir, lui permettant a
la fois d'y faire face, et a la fois de laisser vivre en lui les émotions tiraillantes et
envahissantes. Toutefois, avant de s'éloigner, il s'assure que ses disciples présents
veilleront avec lui. Il ne leur demande pas de prier avec lui, cela est bien trop
personnel...

Mais veiller, pour qu'il soit sGr que rien ne viendra troubler ce moment d'intériorité
recherché, comme nous pouvons le faire avec une personne qui nous est proche et
gue I'on veut protéger le temps qu'il lui faudra.

S'enfoncant dans le jardin a I'écart, Jésus se prosterne et prie, se mettant a nu
devant Dieu. Loin d'une posture physique exemplaire qu'il souhaiterait nous



montrer, c'est le chemin de la priere en tant que telle, gu'il nous offre : a Dieu, tout
est possible d'entendre, il n'y aura pas de jugement, il n'y aura pas de rejet, nous
pouvons tout lui confier, méme I'angoisse la plus existentielle.

Jean-Marc Fonjallaz

Ainsi, Jésus prie a Gethsémané, avec cette ambiguité fortement humaine, entre
acceptation et révolte. Au terme de ce chemin intérieur, il prie : « Non pas comme
moi je veux mais comme toi tu veux ». |l ne s’agit des lors pas d’une position de
résignation mais bien d’un choix, pris en toute responsabilité.

En quelque sorte le Christ entend au fond de lui ce qu’Esale, longtemps avant ce
moment, annoncait au nom du Dieu tout-puissant : « N'aie pas peur maintenant, car
je suis avec toi. Ne lance pas ces regards inquiets, car ton Dieu, c'est moi. Je viens te
rendre courage, j'arrive a ton secours et je te protége, ma main droite tient sa
promesse. »

Dans ce drame qui se noue cette nuit-la, il y a encore un point d’attention qui mérite
d’étre abordé maintenant. Que font donc les disciples cette nuit-la ? Eux qui sont
choisis pour faire partie de ce cercle restreint et limité, eux qui sont en premiere
ligne. Eux a qui le Christ a demandé de veiller et de prier avec lui... Pourtant, il en va
tout autrement.

« Vous dormez encore et vous vous reposez ? », s'étonne le Christ, peut-étre avec
un brin de déception dans la voix. Il serait possible d’y entendre une forme de
remontrance. « Veille et prie et sois fervent ! Combats sans relache ! », dit d’ailleurs
un cantigue. Serait-ce des lors un reproche qui s’exprime a ce moment-la ? Y a-t-il
chez le Christ une injonction irréversible, a laquelle il s’agirait juste d’obéir ?

La priere et la veille sont-elles comme un d( des disciples vis-a-vis de Jésus ? Et
donc d'un devoir que le Christ nous assigne, a nous toutes et tous ? « Veillez et priez
! » Le Christ serait-il aussi autoritaire que cela ? Le penser ainsi serait ignorer les
autres enseignements du Christ. Il est en effet difficile de penser que le Christ, ici,
renie ce que lui-méme a déclaré et dont nous avons le témoignage dans I'Evangile
de Jean (8 : 36) : « Si donc le Fils vous affranchit, vous serez réellement libres. »



Ainsi, la foi, la priere qui I'exprime, n'est pas, ou ne devrait pas étre, ou ne peut pas
étre un combat. La priere, la veille entrent des lors elles aussi dans cette liberté qui
nous est donnée. La priere nous est confiée comme un cadeau, libre d’acces. Ainsi, il
devient possible de penser, de croire que la priere n’est pas forcément a distinguer
des autres temps de la vie.

Dans notre for intérieur, dans cette intimité de la pensée et de nos dispositions
profondes, la vie tout entiere devient priere. La priere, alors, se développe comme
une attitude, comme un espace de profondeur, comme une disposition intérieure de
louange, de reconnaissance, d’accueil, dans chague moment de notre vie. La priere
devient pleinement intégrée a ce qui habite notre quotidien, en profondeur, dans
nos enracinements et dans ce que certaines, certains appellent I’'humus humain.
Alors voici que se découvre la profondeur des ames dans leurs enracinements
intimes.

Le passage de Gethsémané, ainsi, vient nous interpeller en nous disant : il y a des
temps pour une priere active, formulée (méme dans le silence de nos chambres,
comme évoqué en Matthieu 6 et que nous avons entendu au début de ce culte). Et il
y a aussi des temps pour un autre espace plus intérieur, une forme de disponibilité
personnelle et profonde, de chaque instant, en permanence de cceur et d’ame.

La priere et la veille sont multiformes. Dans celles-ci, une certitude nous est acquise
: Jésus est présent et Il nous aime. Cette écoute perpétuelle, cette disponibilité
intérieure devient alors ma force de vie, calme et sereine.

Estelle Zbinden

Dans ce jardin, un peu a I'écart, Jésus a trouvé cette disponibilité intérieure, son lieu
de recueillement. Un lieu qui lui a ouvert le possible de se dire, de déposer, de
supplier et d'accepter. Etape par étape, il vient au plus prés de son intériorité, qui
fait face a son angoisse la plus profonde. Sans s'en détourner, il la regarde dans les
yeux et cherche a plusieurs reprises a la déposer, pour s'ouvrir a la rencontre.

Ces trois prieres sont vives, passant du refus a I'acceptation totale, passant du
tatonnement a la connexion compléete avec Dieu. Pour Jésus, ce va-et-vient traduit
son angoisse face a la croix et I'acceptation. Pour nous, c'est la dimension globale de
la priere qui s'ouvre.



En d'autres mots, la priere accepte tout. Elle accepte toutes les formes, tous les
styles et au-dela de ca, elle accepte tous les messages, méme ceux qui expriment le
doute, le reproche, le rejet ou la colere. Quels que soient les mots et le message, la
priere permet |'expression de tout ce que nous sommes, sans limite, sans exception.

Dans ce jardin, Jésus a trouvé sa disponibilité intérieure, son lieu de recueillement,
et les disciples I'accompagnant ont fait une autre trouvaille, peut-étre étonnante,
peut-étre révoltante, mais toujours par étapes.

Au premier éloignement de Jésus, ils se sont endormis. Malgré ca, Jésus est revenu
vers eux et les a interpellé. A la seconde et derniere disparition de Jésus, I'action se
répete : ils se sont endormis, ne pouvant pas lutter, et Jésus est revenu a eux a
chaque fois. Le sort de leur ami leur est-il indifférent ?

Cette posture semblant de premier abord nonchalante, pourrait paraitre révoltante...
Pourtant si cela est effectivement une interprétation possible, un autre message
s'offre a nous ce matin : celui qui nous dit que jamais Dieu ne cessera de frapper a
nos portes intérieures. Nous pouvons bien le rejeter, le remettre en question, faire
retentir notre colére ou tout simplement le laisser au dehors, il ne cessera de revenir
vers nous, de rester disponible pour nous. « Je viens te rendre courage, j'arrive a ton
secours », nous dit le livre d'Esaie.

Dieu ne cessera de frapper a nos portes intérieures. Et plus encore, il frappera sans
jugement et sans reproche. Le verset 40 est souvent traduit de cette maniere : «
Ainsi vous n'avez pas été capables de veiller [...] », la ou le texte grec nous dit «
ainsi vous n'avez pas eu la force de veiller [...] ».

Pour combien de personnes « étre capable » sous-entend une volonté, une
disposition délibérée, qui, si incomplete, dit la responsabilité entiere de I'échec ? «
Avoir la force de » montre une disposition intellectuelle et physique, qui dans ce
passage, nous renvoie a la deuxieme partie de ce verset : « L'étre humain est plein
d'ardeur, mais il est faible aussi. » 1l n'y pas de déception ni de reproche dans la
bouche de Jésus, mais un constat de souhait et de fragilité, de cette dualité
existentielle, dont lui-méme fait I'expérience a I'entrée du jardin de Gethsémané.

La priere est plus grande que ce a quoi elle est réduite : un lieu, une posture, une
maniere d'étre adressée... Cette promenade dans ce jardin en compagnie de Jésus
nous ouvre un monde encore bien inexploré : celui de notre intériorité, celui qui
permet la rencontre détachée de tous carcans.



Dans cette plongée, dans cette promenade, nous pouvons tout dire, tout ressentir,
étre au plus pres de nos résonances ; les exprimer comme bon nous semble, ou que
I'on soit, quelle que soit notre disposition, sans avoir peur du jugement ou du
reproche, car nous avons cette certitude que la rencontre peut se faire, que nous ne
cheminons pas seul et que Dieu frappera sans relache a notre porte intérieure.

Amen.



