La foi, la science et le bénéfice du doute

30 octobre 2022
Temple de Vandoeuvres
Marc Pernot

Le livre ou Sébastien Castellion résume son testament spirituel a pour titre : « De
I’art de douter et de croire, d’ignorer et de savoir ». Ce n’est pas seulement une
belle formule qu’il nous propose : c’est un « art », c’est-a-dire en francais du XVle
siecle, une méthode pratique a vivre dans la vie de tous les jours. C'est tres concret,
et fécond.

Il propose d’abord « I'art de douter et de croire ». Castellion insiste pour dire ce qu’il
entend ici par « croire » : c’'est faire confiance. La foi, c'est faire confiance a Dieu.
Bien des personnes s’imaginent que pour étre un « bon chrétien » il faudrait
absolument avoir telles ou telles croyances. Ce n’est pas juste, selon Castellion. En
effet, dans le texte méme des évangiles, le mot grec qui est traduit par « croire »
dans nos éditions est le verbe motebw (pistevo), « faire confiance », et qui n'a rien a
voir avec des verbes comme savoir ou connaitre.

Castellion nous propose de progresser dans « |'art de douter et de croire ». Les deux
sont importants : croire et aussi douter. Le bon rapport a Dieu est a la fois de croire
(de lui faire confiance), tout en restant prét a étre surpris par lui : c’est la part du
doute. C’est ce qui rend la foi modeste et respectueuse de Dieu. La confiance en lui
permet précisément d’accueillir ce quelque chose d’inoui qui peut venir de lui a tout
instant.

A coté de cette relation personnelle a Dieu faite de confiance et de respect,
Castellion place « I'art d’ignorer et de savoir ». C'est la que nous élaborons nos
croyances, comme dans le domaine scientifique. Nous partons des croyances des
générations passées, puis, avec nos propres expériences de vie et de foi, nous
essayons d’'élaborer des modeles de connaissances qui prennent en compte au
mieux ces observations.

Ce que I'on ignore est important aussi. D’abord parce qu’une science qui n"aurait
pas conscience que certaines choses lui échappent serait une sorte d’intégrisme


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2022-10-30/la-foi-la-science-et-le-benefice-du-doute

incapable de progresser. Il manquerait a la science une dimension essentielle : la
science décrit notre réalité présente mais elle ne peut pas dire quel sens donner a
notre vie, ni pourqguoi I'univers existe, ni méme pourquoi nous préférerions le jazz au
menuet.

C’est pourquoi il faut associer la foi et la science, le « croire » et le « savoir », ce
sont comme les deux jambes qui nous permettent d’avancer, avec leur part de
modestie que sont le douter et I'ignorer.

Afin de réfléchir a I’'art de combiner les deux, je vous propose de prendre un des
exemples donnés par Sébastien Castellion : I'épopée d’Abraham dans le livre de la
Genese. Ce récit s’ouvre sur un appel de Dieu gu’Abraham entend. Il se met en
route par la foi, sans savoir ou il va. Il lui faudra bien du chemin pour que la
promesse entendue arrive a son accomplissement, c’est ce chemin qui nous
intéressera.

A grands pas, nous avons parcouru dix chapitres de I'épopée d’Abraham depuis la
promesse qui le met en route jusqu’a sa réalisation.

Dieu parle, nous dit le texte a plusieurs reprises : c’est la dimension mystique de
I’'humain, c’est la priere, ou la voix de notre conscience en nous-mémes.

1. Genése 12 : L’Eternel dit : Va vers toi-méme, hors de ton pays...

Ce texte nous appelle littéralement a aller « vers nous-mémes », c’est donc avant
tout un cheminement théologique, existentiel et moral auquel nous sommes invités.

Des les premiers mots nous avons ici des éléments essentiels en rapport a ce que
dit Castellion :

e Entendre I'appel de Dieu et se mettre en route sans savoir ou cela nous mene :
c’'est la foi comme confiance en Dieu.

e Cet appel invite Abraham a quitter son pays et la maison de son pere : c'est
une invitation a prendre en compte ce qui nous détermine aujourd’hui, a partir
de la pour avancer. C'est la méme démarche que celle de la science, appliquée
a notre théologie et a nos valeurs.



Connaitre notre héritage, et partir de la pour avancer : se mettre ainsi en route «
vers nous-mémes », un nous-mémes qui sera vraiment nous-mémes.

Je traduirais ainsi la promesse faite a Abraham : ce toi-méme est fécond, il a une
belle dignité, il a sa place en ce monde. Tu es béni et tu seras une ample
bénédiction pour d’autres.

Cet appel dresse le portrait d’un humain accompli, et il dit que nous avons du
chemin a faire. On ne peut en vouloir a I’'humain de n’étre pas parfait : il est un étre
encore inachevé. Sa nature est d’étre perfectible, sa genéese est en cours, c’est un
processus, un cheminement.

2. Genese 15 : Abraham attend la réalisation et rien ne vient.

Abraham s’est effectivement mis en route. Il a confiance dans la promesse : sa vie
sera bénie et féconde. Dans sa confiance, il attend. Il attend encore. Dieu a promis :
Dieu le fera. Et rien ne vient !

Que ferait un scientifigue quand son expérience ne produit pas le résultat escompté
? Il est un peu décu mais il sait qu’il n'a pas perdu son temps, il a appris qu’il doit
remettre en cause quelque chose dans ses hypotheses de départ.

C’est ce que fait Abraham. Sa vaine attente lui fait comprendre qu’il a eu tort de
tout attendre de Dieu les bras croisés. C'est sa théologie qui a trompé sa foi. Dieu
n'est pas le Pére Noél.

Imaginer Dieu comme s’il était un magicien tout puissant : cela a fait plus d’athées
gue tous les athées militants du monde. Bien des croyants hyper-sinceres ont perdu
la foi en voyant leur juste attente décue.

Abraham est plus fin que cela, au lieu de tout rejeter en bloc, il affine sa théologie. I
le fait dans la priere, en criant a Dieu sa déception. Il a raison car c’est ce que I'on
peut faire quand on a confiance en un ami.

Il garde sa confiance en Dieu, méme si a ce moment-la il ne le comprend pas tout a
fait. Abraham conjugue ainsi I'art de « croire » et celui de « douter ». Il ne confond
pas foi et croyances. Il ne se cramponne pas avec opiniatreté a sa premiere
conception de Dieu. Il accepte d'évoluer dans son « savoir » sur Dieu.



Abraham repart de ce qu'’il a profondément senti : Dieu lui a promis la fécondité
dans son cheminement. Il avait posé I’'hypothéese que Dieu allait réaliser sa
promesse comme par magie. Ca ne marche pas. Abraham pose une nouvelle
hypothese : peut-étre que Dieu I’'encourageait lui, I’'hnumain, a agir pour réaliser ce
gue Dieu lui a donné d’espérer?

3. Genése 16 : Deuxieme hypotheéese, c’est a nous d’agir.

Abraham et Sarah vont alors faire appel a I'ingéniosité humaine pour faire un enfant.
Avec un résultat encourageant : une certaine fécondité est observée, mais elle est
troublée, loin de la bénédiction attendue.

Il faut dire qu’il y avait des manques dans cette technique purement humaine.

e Moralement : la servante est pour eux un simple moyen dont ils disposent
comme d’un objet. C’est I'inverse d’'une bénédiction.

e Spirituellement, il reste une sorte d’amertume contre Dieu dont ils ne
comprennent pas pourquoi il n'a rien fait.

Quelle serait I'attitude d’un scientifique devant une expérience a moitié réussie ? Il
garde une partie des hypotheses pour les améliorer. Que I’humain soit acteur a
apporté un plus, mais il manque un quelgue chose qui viendrait de Dieu. Quelque
chose d’'inconnu.

4. Genese 17 : Troisieme hypothése, avancer en s’ajustant avec Dieu

Encore une fois il y a une rencontre décisive entre Abraham et Dieu. Cela indique
gue ce cheminement se fait aussi dans la priere pas seulement dans I'observation
de la vie réelle et dans la réflexion intelligente.

Le premier pas sur ce chemin est théologique: Dieu se révele comme « Dieu Shaddai
». Contrairement a ce que I'on pense parfois, ce nom ne s'inscrit pas dans une
théologie de la toute-puissance de Dieu, théologie qui a montré ses limites a la
premiere étape du chemin de foi d’Abraham.



Au contraire « El Shaddai » (w1[] ' X[] 7) est une figure du Dieu qui nous allaite
comme une maman allaite son bébé, avec son sein (shad en hébreu v1), et méme
ses deux seins (shaddai vTi).

La puissance de Dieu est de nous faire grandir en nous donnant de son étre, de sa
vie, en nous accompagnant comme une mere qui apprend a son enfant a marcher.
C’est effectivement ce que nous voyons Dieu faire tout au long de cette épopée.

Le second pas de ce cheminement est dans la part d’action qui nous revient : «
Marche devant ma face, et sois parfait. ». Personne ne peut nous demander d’étre
parfait, évidemment, seulement il s’agit ici d’'une visée : marcher sur un chemin de
perfectionnement, pas a pas, comme on peut, avec notre créateur.

Abraham se met tout de suite a ce travail avec Dieu. Sa théologie a déja bien
cheminé, s’est construite d’hypothese en hypothéese a I'épreuve de |I'expérience de
la vie réelle. Le récit le fait maintenant évoluer dans sa facon d’étre, sa posture.
Cela est raconté comme un changement de nom. Abraham ignorait qui il était
vraiment, en profondeur. Il va avancer vers lui-méme.

Il s’appelait « Abram » ce qui signifie « pere élevé », il va saisir qu’il est Abraham «
pere d’'une multitude ». Dans son premier nom, tout tournait autour de lui seul et de
sa grandeur. Dans son second nom, sa grandeur est d’étre source de vie, une
bénédiction pour une multitude. C’est un changement de perspective a 180°.

Et effectivement, il appelait sa femme « Sarai » ce qui signifie « ma princesse a moi
», ma chose. Il comprend qu’elle est en réalité « Sarah » ce qui signifie « princesse
», princesse en elle-méme.

Avec cet autre regard, Abraham va commencer a pouvoir étre une bénédiction.

Le cheminement théologique a induit ce changement de mentalité. C’est normal.
L'idée que nous nous faisons de Dieu nous crée a son image. Quand on imagine Dieu
comme agissant avec toute puissance, cela nous donne des réves de toute
puissance pour nous-mémes. Alors qu’avec une théologie d’'un Dieu qui nous allaite
et qui marche avec nous, qui cherche a élever son partenaire méme quand il est
tout petit et insupportable comme I’humain peut I'étre : cette théologie inspire
d’honorer les autres autour de nous et de faire équipe avec eux.



Notre confiance en Dieu avance avec notre savoir sur Dieu et sur la vie. Il ne suffit
pas d’'avoir la « foi du charbonnier », une foi viscérale en Dieu. Il est nécessaire aussi
que notre théologie chemine, pas a pas. Qu’elle s’affine.

5. Genése 18 : Vivre notre savoir théologique

A ce stade de I'épopée d’'Abraham, il s’agit d’un travail sur les noms : sur Dieu
Shaddai, sur Abraham, sur Sarah. C'est un travail intérieur, de science et de foi.

L'art de « douter et du croire, de l'ignorer et du savoir » ne s'arréte pas la : il reste a
ce que cette foi et ce savoir s’incarnent concretement. C’est I'objet des chapitres
suivants de I'épopée d’Abraham.

C’est ce que nous faisons aujourd’hui, en fils et filles d’Abraham par la foi. Nous
sommes a la porte de notre tente, préts a vivre une nouvelle étape, levant les yeux
vers Celui qui vient a nous, et vers ceux qui viennent. La vie est devant nous.

Amen.



