L’amour du Christ mene le monde a la
réconciliation

18 septembre 2022
Cathédrale Saint-Pierre, Genéve
Sandrine Landeau

« Nous nous lamentons pour les personnes qui sont forcées de se déplacer a cause
de la crise climatique, des guerres et des conflits ou de I'oppression qu’elles
subissent, notamment au Moyen-Orient, dans les iles du Pacifique, dans beaucoup
de pays d’Afrique et d’Amérique Latine.

Nous nous lamentons pour la dégradation de la nature pour satisfaire les profits
humains, et pour la persécution des activistes écologistes qui osent élever la voix
contre cette situation.

Nous nous lamentons pour l'influence du greenwashing dans nos communautés
chrétiennes, qui instrumentalise les enjeux climatiques pour des profits
économiques.

Nous nous lamentons pour le colonialisme vert qui conduit a I’appropriation des
terres de peuples indigénes, par exemple les Samis et les Massais, pour des
technologies soi-disant vertes.

Nous nous lamentons pour le déplacement forcé de peuples indigénes loin de leurs
terres, et pour la perte d’identité et de connaissances qui nous aideraient a vivre
mieux sur notre terre commune dans le respect et la connaissance des limites a ne
pas dépasser. »

Ces cinq lamentations sont extraites d’une liste de 19 qui concernent d’autres
sujets, notamment de justice sociale ou économique. Elles ont été rédigées par les
400 jeunes venus du monde entier participer a la pré-assemblée de Karlsruhe et font
partie d’'un message adressé a I'assemblée générale du COE (ndir : Conseil
cecuménique des Eglises). Les jeunes ont voulu exprimer par la une part de leur
désespoir et le déposer a la fois devant Dieu et devant leurs ainés dans la foi.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2022-09-18/lamour-du-christ-mene-le-monde-la-reconciliation
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2022-09-18/lamour-du-christ-mene-le-monde-la-reconciliation

Ce n’est peut-étre pas la premiere chose a laquelle vous auriez pensé
spontanément, mais la lamentation est I'une des ressources du christianisme face a
la crise écologique. La lamentation n’a pas bonne presse : elle est percue comme
une plainte sans fin, presque complaisante envers la douleur qu’elle exprime, qui ne
fait qu’entretenir une humeur noire et couper les élans d’action.

En milieu chrétien, on entend parfois qu’elle est le signe d’'un manque de foi ou
d’espérance. Le texte des jeunes a Karlsruhe n’a d’ailleurs pas été bien recu par tout
le monde : certains leur ont dit qu’ils et elles étaient trop négatifs et négatives,
qu’ils et elles ne proposaient rien de concret, qu’ils et elles ne faisaient que se
plaindre et que - passez-moi |'expression - ¢ca ne faisait pas avancer le schmilblick.

Pourtant, la Bible n'est pas avare en lamentations, depuis les célébres lamentations
de Jérémie, jusqu’a la lamentation de Jérusalem en passant par les psaumes de
plainte et de lamentation et la plainte d’Anne, la mere de Samuel. La tradition
chrétienne nous témoigne aussi d'une pratique vive de la lamentation, jusqu’a cette
priere que vous avez entendue tout a I'heure et que j'ai empruntée a un recueil
d’OekoEglise.

En quoi la lamentation est-elle ressource ?

D’abord parce qu’elle met des mots sur une situation qui fait souffrir et provoque
douleur, tristesse, colere - ici la dégradation écologique causée par le mode de vie
d’'une partie de I’"humanité : crise climatique, effondrement de la biodiversité,
changement rapide d’usage des sols perturbant les grands cycles géochimiques.

Nommer, c’est un passage obligé pour faire face aux obstacles, aux obscurités.

Nommer ce qui fait mal, c’est lui attribuer une place, au lieu de lui laisser prendre
toute la place quand on le laisse innommé, a la limite de la conscience, plus ou
moins dans le déni ou quand on s’en attribue toute la culpabilité qui devient alors
écrasante et paralysante.

Nommer le mal dans la lamentation, c’est du coup libérer des forces et de I'énergie
pour I'action.

Nommer ce qui fait mal devant Dieu, c’est lui adresser cette plainte et lui demander
son aide, méme quand ce n’est pas explicité. C’'est précisément le signe d’une foi
qui est relation de confiance avec le Dieu biblique, celui qui promet la vie en



abondance.

Adresser une lamentation a Dieu, c’est en effet lui dire a quel point I'écart entre la
promesse de vie et sa réalisation est grand, a quel point il est douloureux. Se
lamenter devant Dieu, c'est donc faire preuve d'une espérance active !

L’espérance, c’est la seconde ressource que je voudrais évoquer ce matin avec
VOuS.

Comme la lamentation, I'espérance n’a pas toujours bonne presse, notamment dans
les milieux écologistes qui la percoivent comme démobilisatrice, comme I'attente
passive d’'un coup de baguette magique qui va tout rétablir dans I'instant, sans
effort et sans douleur.

D’autres y voient une fuite facile hors d’une réalité trop dure, comme des ceilleres
qui permettraient aux chrétiens d’avancer dans la joie et la bonne humeur, quelles
gue soient les circonstances extérieures. C'est bien mal connaitre ce qu’est
I’espérance chrétienne et ce sur quoi elle porte.

L'espérance est tournée vers I'advenue de Dieu, vers la Résurrection qui surgit la ou
régnait la mort, cherche la présence actuelle de cette advenue, de ce surgissement.

L'espérance se souvient de la promesse de vie, et elle I'actualise. Elle pousse a agir
aujourd’hui non en fonction du passé et du présent, mais en fonction de cet a-venir
promis.

L'espérance est profondément insatisfaite du monde tel qu’il est, elle en souffre, elle
a soif de la vie en abondance, de la grace surabondante. C’est cette insatisfaction
profonde du monde tel qu’il est, dysfonctionnant, malade de notre désir de
puissance, de notre peur de manquer, de notre aveuglement aux besoins de nos
freres et sceurs en humanité qui sont loin de nos yeux qui pousse a la plainte et a la
lamentation.

L'espérance transforme de l'intérieur la personne, la rendant un peu plus proche de
I’humain véritable que Dieu espere en chacune, en chacune.

L’espérance ouvre les limites des possibles, elle libére I'imaginaire, les réves, elle
rend sensible aux souffrances d’aujourd’hui et au souffle qui nous pousse en
direction de la vie, elle voit les commencements nouveaux. Sans faire I'’économie de
la douleur, de la difficulté qui précede, comme la foi chrétienne sait que la



résurrection ne fait pas I’économie de la croix ni ne la minimise.

L'espérance pose sur les étres et les situations le regard que Jésus pose sur ces
foules harassées, perdues comme des brebis sans berger et qui y voit une moisson
abondante. La moisson, c’est ce qu’on récolte dans les fruits qui sont a maturité,
préts a nourrir humains et animaux, ou a étre plantés pour porter a leur tour du fruit.

La ou le regard humain n’aurait vu que les insuffisances de la foule rassemblée et sa
fatigue ou aurait détourné le regard pour ne pas se confronter a sa propre
impuissance, Jésus regarde, se laisse toucher, et voit une moisson abondante, déja
la mais encore a révéler.

La ou notre regard humain hésite entre déni et désespoir face aux défis climatiques
gui sont la, I'espérance regarde, se laisse toucher par les souffrances provoquées, et
voit déja le monde a venir, vibrant de vie et de cette joie parfaite promise, déja la
mais encore a révéler. Comme Jésus voit dans ces gens épuisés, errants,
déboussolés - auxquels nous ressemblons tant - les humains vibrants de vie, de joie
et d’amour qu'’ils sont aussi et qu’il faut révéler.

Et pour cela, il demande des ouvriers, des ouvrieres pour la moisson. Quel est leur
réle ? Non pas faire pousser la moisson, elle est déja la. Mais la récolter. Non pas
réformer, faire la morale a ces gens épuisés et désespérés, ni les culpabiliser, mais
leur montrer a quel point ils et elles ont en eux, en elles, I’'élan de vie, la capacité de
changer leurs habitudes, de renverser les tables qui doivent I’étre, d'aimer leur
prochain et de se décentrer de son confort.

Nous sommes parmi ces gens déboussolés, et nous sommes appelés aussi a étre ces
ouvriers, ces ouvrieres, ferments d’espérance pour notre monde, capable de se
laisser émouvoir par la souffrance et de se mettre en route pour la soigner.

Non, I'espérance n'empéche pas I'action ; au contraire, elle la rend possible, comme
en témoigne ce propos qu’on attribue a Martin Luther : « Si on m’apprenait que la fin
du monde est pour demain, je planterais un pommier ».

Il ne s’agit pas de ne rien faire, ou pire de faire n'importe quoi puisque de toute
facon tout est fichu. Il ne s’agit pas non plus de faire seulement ce qui a une chance
de réussir pour économiser ses forces, mais de faire ce qui nous semble le plus juste
au regard de la promesse qui nous a été faite et dont nous espérons la réalisation.



Bien sGr que Luther, ou qui que soit I'auteur ou I'autrice de cette phrase, espere un
monde dans lequel le pommier aura le temps de croitre et de porter de belles et
savoureuses pommes. Et au nom de cette espérance, il choisit de planter son
pommier, méme si, a vue humaine, cela n’a aucun sens. Mais méme si ce monde ne
voit jamais le jour, planter ce pommier reste un geste précieux et plein de sens.

Comme Jésus demande des ouvriers et des ouvrieres pour ici et maintenant, pas
pour quand la foule sera ailleurs, dans un autre monde ou un autre temps, Martin
Luther plante son pommier ici et maintenant, pas dans un autre monde, dans un
autre temps. Parce que I'espérance chrétienne n’est pas un autre monde, mais un
monde a venir dans celui-ci, qui le renouvelle, qui fasse toute chose nouvelle.

C'est ce qu'exprime le passage de I'épitre aux Colossiens que nous avons entendue
tout a I'heure : le Pere nous a arrachés aux ténebres et nous a transférés dans son
Royaume, des ici et maintenant. Ce Royaume n’est pas a entendre pour apres notre
mort, ou pas seulement, il n’est pas situé dans un ailleurs lointain ou utopique -
c’'est-a-dire sans lieu. Il est pour ici : plus que Royaume, il est regne. Vivre comme
citoyen.nes de ce Royaume, c’'est vivre en étres humains libérés des ténebres.

Les jeunes rassemblé.es a Karlsruhe vivent cette espérance profondément : ils et
elles regorgent d’idées de pommiers a planter, et de bien d’autres choses, méme -
et peut-étre surtout - alors qu’a vue humaine, les chances de les voir grandir et
porter du fruit sont minces ! Mais ils et elles ont cette espérance d’'un monde
réconcilié et ils et elles veulent choisir de vivre de cette réconciliation des
aujourd’hui, en espérant son plein accomplissement. C'est cette espérance qui
ouvre leurs yeux sur les conséquences de la crise écologique - et des autres crises
gu’ils et elles pointent - et, c’est elle qui leur fait ressentir tristesse et détresse
devant cette situation terrible, c’est elle qui les pousse a soigner les blessures
ouvertes, a devenir ouvriers et ouvrieres pour cette moisson et a interpeller leurs
églises, nos églises.

Voici, pour terminer comme j'ai commencé, en leur laissant la parole, un autre
extrait de leur texte. Saurons-nous vivre ensemble cette espérance ?

« Nous n’avons pas tous et toutes les mémes blessures, mais nous reconnaissons les
blessures du corps que nous formons ensemble et nous les présentons a Dieu dans

la priére. Jésus-Christ est capable de faire de ces blessures un tissage de rencontres,
d’histoires partagées et de résilience. Nous prions et nous invitons tous les chrétiens



a agir pour et avec leurs freres et sceurs en humanité, pour et avec toute la création,
qui est en souffrance. (...)

Nous croyons et nous affirmons que la guérison de ces blessures est un processus,
un voyage, et un chemin. Cela requiert une communauté fondée dans I’amour du
Christ, connaissant que sa passion, sa crucifixion et sa résurrection sont le don le
plus grand pour relever tous les étres humains de leurs plus profondes blessures et
les transformer en force divine, participant du corps entier.

Aujourd’hui, nous, comme jeunes, demandons a I’Eglise de prendre le chemin de la
guérison des blessures. (...) Nous sommes des dons pour I’Eglise et pour la société,
en tant que membres du corps du Christ et nous demandons que ces dons soient
utilisés dans nos églises. (...) Nous exhortons a utiliser nos voix prophétiques pour
dénoncer les injustices (...). Nous sommes des présents pour le jour présent. Nous
sommes la (...) plein.es de dons, empli.es de I’Esprit Saint. (...) »

Amen.



