La justice oui, I’avidité non!

31 juillet 2022
Chapelle des Arolles, Champex-Lac
Virgile Rochat

Quoi de plus normal ? Quoi de plus normal que de vouloir recevoir sa juste part d’un
héritage ? Quoi de plus normal, dans I'abondance, que de vouloir protéger I’'acquis,
gue de construire des greniers pour étre dans la sécurité ? Quoi de répréhensible a
vouloir festoyer et se réjouir ? Absolument rien. Rien du tout. Vous en conviendrez.
C'est méme normal ! Plus que normal, c’est souhaitable ! Nous sommes faits pour
vivre la justice, la sécurité, la joie et une forme d’abondance ! Vous étes d’accord ?

Mais alors ou est le probleme ? De quoi est-il question dans le passage d’évangile
qui vient de nous étre lu ? Qu’a-t-il a nous apporter ? Quelle valeur ajoutée peut-il
donner a nos vies dans les temps pour le moins troublés que nous traversons ? En
guoi peut-il avoir un sens face aux bouleversements climatiques, a la canicule
vraiment problématique, a la sécheresse inquiétante, aux incendies qui ravagent
nos foréts ?

C’est a méditer cela que nous allons nous arréter maintenant durant quelques
minutes. Ce texte de Luc touche le sujet de nos rapports aux biens, la maniere dont
nous gérons notre vie, la maniere dont nous habitons le monde et ce que nous
faisons de ses richesses et de nos richesses.

Sacré programme ! Sacré défi! On se lance ?

Ouvrons le Livre et regardons le texte : « Du milieu de la foule, quelqu’un dit a
Jésus... »

C’est beau de voir Jésus se tenir au milieu de la foule, a portée de voix, et accueillir,
prendre au sérieux une question qui vient d’en bas. Non seulement une question,
mais une demande trés concrete, une demande existentielle. Le Christ vivant,
mystérieusement présent parmi nous, accueille et écoute encore et toujours nos
questions a nous.

« Maitre, dis a mon fréere de partager avec moi notre héritage. »


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2022-07-31/la-justice-oui-lavidite-non

Si, de nos jours et dans nos pays, la loi régit de maniere assez précise le partage
d’'un héritage, c’était moins le cas voici deux mille ans, le partage morcelant la
propriété et donc I'affaiblissant. Il pouvait donc y avoir conflit si chacun voulait vivre
de son co6té.

« Dis a mon frére de partager avec moi notre héritage. »

Mais Jésus refuse. Il dit : « Qui m’a établi pour étre votre juge ou pour faire vos
partages ? » Surprenant !

Il était de notoriété publique que les rabbins faisaient office de juge de paix et que
I’on pouvait s’adresser a eux comme a des médiateurs.

Pourguoi ce « non » ? Certains exégetes affirment que c’est parce que Jésus ne veut
s’occuper que des affaires spirituelles et non des choses matérielles. C'est un peu
court car il est évident que I'’enseignement de Jésus, pour spirituel qu’il soit, a de
fortes résonnances dans le concret et le quotidien.

Par ce refus d’entrer en matiere a la question du personnage anonyme de notre
récit, Jésus va faire changer de plan la demande et permettre d'aborder une
question générale et bien plus fondamentale. Elever le débat si I’'on peut dire.

Comment le fait-il ?
C'est assez brutal : « Attention ! Gardez-vous de toute avidité. »

Jésus, en fin psychologue, sait bien que derriere la question du personnage anonyme
se cache ce sempiternel et dévorant besoin de sécurité personnelle qui nous habite
tous. C'est pourquoi il monte un peu les tours : « Attention ! Gardez-vous de toute
avidité. »

Avidité, voila le mot. Voila la réalité qui fait probleme. Ce ne sont pas nos biens,
mais |'avidité : le désir de tout avaler, d’accumuler, d’amasser en sur-quantité et
surtout de mettre sa confiance la-dedans, c’est la que réside le piege !

Et Jésus de clore cet épisode par cette phrase de sagesse : « Ce n’est pas du fait
qu’un homme est riche qu’il a sa vie garantie par ses biens. »

[l montre par la une évidence : on ne peut pas tout acheter. L'argent ne se mange
pas. On le vit particulierement ces jours ou la perspective de rupture



d’approvisionnement énergétique va toucher tout le monde.

Ce qui est visé ici est donc I'inverse de l'avidité : c’est la mesure, la pondération, la
sobriété. C'est aussi le partage (en refusant d’arbitrer, Jésus invite ’'homme de vivre
avec son frere).

Bon, direz-vous, c’est bien gentil tout cela, c’est méme assez évident quand on y
pense, c'est méme convainquant, mais ca change quoi ? Ce sont de belles paroles...
mais concretement, ca ne change pas grand chose... On le sait ! Notre société
occidentale (et occidentalisée) est entierement construite sur le modele dénoncé par
Jésus : notre vie est garantie par nos biens, nos fortunes, nos assurances, pas de
doute la-dessus. Mais cela suffit-il ? Quand tout chancelle, cela est-il suffisamment
porteur ? Laissons la question ouverte et poursuivons notre lecture.

Luc I’évangéliste a choisi de faire suivre cet épisode par le récit d’'une parabole qui
reprend ce theme et le développe de maniere a nous faire entrer plus en profondeur
sur un sujet dont vous allez voir la pertinence et I'actualité sont confondantes.

Jésus leur raconta alors une parabole : « Un riche avait des terres qui lui
rapporterent de bonnes récoltes. (v. 16)

C’est la situation initiale. Rien de problématique, c’était méme bien vu dans I’Ancien
Testament : les richesses étant signe de bénédiction (Deutéronome 28, 11-12).

Il réfléchissait et se demandait : « Que vais-je faire ? Je n'ai pas de place ol amasser
toutes mes récoltes. » (v. 17)

La encore, rien a dire. Il réfléchit, ce qui est, vous ne serez pas contre, une bonne
chose. Il réfléchit concretement.

Puis il ajouta : « Voici ce que je vais faire : je démolirai mes greniers, j'en construirai
de plus grands, j'y amasserai tout mon blé et mes autres biens. » (v. 18)

Il est rationnel, il est méme moderne : vaut mieux parfois se débarrasser du vieux
pour faire du neuf ! Il est dans le « faire ».

Ensuite, je me dirai a moi-méme : « Mon cher, tu as des biens en abondance pour de
nombreuses années ; repose-toi, mange, bois et jouis de la vie. » (v. 19)



La, toujours, on ne peut pas contester la valeur humaine de ce projet. L’humain
n'est pas sur terre pour se morigéner sans cesse et vivre dans la tristesse !

Mais, a nouveau, ou est le probleme alors ? Ou est |I'erreur, ou est la faute ? La
réponse court tout au long du texte de la parabole : c’est « je », c’est « moi ».

Ma terre a bien rapporté, que vais-je faire ? Je n’ai pas de place, je vais démolir
mes greniers, j’en construirai de plus grands. )’y rassemblerai mon blé et mes
biens...

Et, maximal : je me dirai a moi-méme... Vous connaissez la suite de ce monologue
absolu, sans aucune altérité, parfaitement égoiste (« ego » en grec : moi, je).

Et c’est la qu’intervient un autre, un Autre avec majuscule :

Mais Dieu lui dit : « Insensé ! Cette nuit méme tu devras rendre ta vie. Et alors, pour
qui sera tout ce que tu as accumulé ? » (v. 20)

La parole est mise dans la bouche de Dieu, mais elle est simplement une évidence.
On finit toujours par mourir, ca se passe presque de commentaire... sauf celui de
Jésus :

Jésus ajouta : « Ainsi en est-il de la personne qui amasse des richesses pour elle-
méme, mais qui n'est pas riche aux yeux de Dieu. » (v. 22)

On pourrait dire amen ici, tant sonne juste tout ce passage. Tant il dit le vrai, tant il
exprime une sagesse profonde et universelle. Les biens nous sont donnés pour vivre
en relation, ils nous sont donnés pour les partager.

Mais alors pourquoi, POURQUOI est-il si difficile d’entrer dans une vie sobre, une vie
juste ? Une vie de partage, de relation ? Pourquoi est-ce si difficile a notre niveau
individuel et plus encore au niveau collectif et sociétal ?

Une piste de réflexion me parait intéressante, je vous la soumets :

Notre comportement individuel et sociétal provient pour une grande part d’'une
caractéristique profonde de nous autres humains, un trait fondamental et tres enfoui
qui nous habite : notre instinct de survie. C'est parce que quelque chose en nous
tient absolument a vivre, a survivre, que nous nous échinons a accumuler, a faire
des réserves. En dernier recours, c’est parce que nous avons peur. Peur de



disparaitre, peur de mourir gue nous sommes obnubilés par I'avidité, I'accumulation,
I’égoisme.

Alors, « que vais-je faire? », dit le texte. Nous cherchons par tous les moyens
d’assurer notre propre existence.

C’est la peur qui nous dirige, une peur profonde, c’est elle qui hous conduit (et on le
sait, la peur est mauvaise conseillere). C'est elle qui nous pousse a I'avidité dont les
conséquences écologiques deviennent de plus en plus dramatiques. Réchauffement
climatigue et perte de la biodiversité.

C’est la peur, la peur du mangue qui nous pousse et qui est en train paradoxalement
de produire |'effet contraire...

Et c’est parce que c’est la peur - un sentiment irrationnel, profond, inconscient mais
bien réel. C'est parce que c’est la peur - cette peur qui nous conduit - que la
guestion écologique est une question spirituelle. Une question qui nous touche dans
nos profondeurs les plus intimes. Quelque part, c’est la peur de mourir qui est en
train de nous conduire a la mort. C'est cette formidable avidité d’énergies fossiles et
cette débauche de construction, censées nous assurer la sécurité, qui devient notre
tombeau. Ce fameux pétrole qui a été recu comme I’énergie du bonheur devient
I’énergie du malheur. Son abondance et son utilisation posent probleme, son
absence aussi, mais autrement...

Que faire alors ?

Ce qui est a trouver est donc un antidote a la peur, et le contraire de la peur, c’'est la
confiance.

Curieusement et fort a propos, la suite de notre chapitre nous ouvre un avenir et
nous donne des pistes. Chague mot, chaque phrase vient comme une clarté nous
inviter a faire confiance et ouvrir un autre rapport a la vie, aux biens, a I'espace et
au temps. Il ouvre a la vie, a une vie, une vie d'un autre ordre...

Voir les versets 22 a 31 de ce méme chapitre :

Jésus dit ensuite a ses disciples : « C'est pourquoi je vous dis : ne vous inquiétez pas
pour votre vie de ce que vous mangerez, ni pour votre corps de quoi vous serez
vétus.



La vie est plus que la nourriture, et le corps plus que le vétement.

Considérez les corbeaux : ils ne sement ni ne moissonnent, ils n'ont ni cellier ni
grenier; et Dieu les nourrit. Combien ne valez-vous pas plus que les oiseaux !

Qui de vous, par ses inquiétudes, peut ajouter une coudée a la durée de sa vie?

Si donc vous ne pouvez pas méme la moindre chose, pourquoi vous inquiétez-vous
du reste ?

Considérez comment croissent les lis : ils ne travaillent ni ne filent ; cependant je
vous dis que Salomon méme, dans toute sa gloire, n'a pas été vétu comme I'un
d'eux.

Si Dieu revét ainsi I'herbe qui est aujourd'hui dans les champs et qui demain sera
jetée au four, a combien plus forte raison ne vous vétira-t-il pas, gens de peu de foi ?

Et vous, ne cherchez pas ce que vous mangerez et ce que vous boirez, et ne soyez
pas inquiets.

Car toutes ces choses, ce sont les paiens du monde qui les recherchent. Votre Pére
sait que vous en avez besoin.

Cherchez plutét le royaume de Dieu ; et toutes ces choses vous seront données par-
dessus.»

Amen.



