Etrangers et voyageurs sur la terre: faire
meémoire de la libération

13 février 2022
Collégiale Saint-Léonard de Bale
Michel Cornuz

Nous célébrons cette année les 450 ans de notre Eglise francaise de Béle. Elle a en
effet été fondée par des réfugiés huguenots au lendemain du massacre de la St-
Barthélémy en 1572. Nos ancétres dans la foi ont ainsi tout quitté : leur patrie,
parfois leur famille, leurs biens, pour échapper a la mort et ils ont trouvé refuge
notamment a Bale, ou ils ont pu tout de suite fonder une paroisse de langue
francaise (avec de la part des autorités de la ville un argument pas tres théologique
ni humanitaire : vu qu’ils ne comprenaient pas la langue, ils faisaient trop de bruits
pendant les cultes allemands et dérangeaient les autres fidéles !). Cette Eglise
continue encore d’exister sans discontinuité durant ces 450 ans ! Faire mémoire de
cette histoire ne doit pas nous figer dans une attitude passéiste, mais constitue une
responsabilité dans notre présent. Nous pourrions ainsi dire comme les Hébreux
installés en terre promise : « Notre péere était un huguenot errant ».

Il semble que cette confession de foi, « Notre Pere était un araméen errant », soit la
plus vieille confession de foi de la Bible. Dans la terre promise, cette terre qui
ruisselle de lait et de miel, dans la prospérité donc, le peuple doit se rappeler d’ou il
vient, faire mémoire de son esclavage, de sa libération par Dieu et de son exode. Le
plus grand danger est I'installation, I’enracinement.

Par le don a Dieu des prémisses des récoltes associé a cette confession de foi, le
peuple se rappelle que cette terre ou il réside est toujours un don de Dieu et non un
dd ou une possession. C'est aussi le sens de la tres belle féte des « cabanes » ou
des « tentes », Sukkot, qui rappelle le temps de la vie sous les tentes dans le désert
et valorise le provisoire et la précarité. Par ces rites et ces fétes, les Hébreux
rappellent leur identité, inscrite dans leur nom hébreu - ivrim : ceux qui traversent,
ceux qui passent, et évidemment ce rappel a une dimension éthique, notamment
guant a I'accueil des étrangers motivé par le souvenir de I'esclavage en Egypte.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2022-02-13/etrangers-et-voyageurs-sur-la-terre-faire-memoire-de-la-liberation
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2022-02-13/etrangers-et-voyageurs-sur-la-terre-faire-memoire-de-la-liberation

Nos commémorations vont dans ce sens : il est intéressant de considérer les
modifications de notre Eglise au courant de I'histoire. C’est le signe d’une Eglise qui
a su s’adapter et évoluer, mais on peut y lire aussi le signe de la fidélité de Dieu.
Eglise de réfugiés d’abord, puis Eglise des notables et grandes familles baloises
attirées par la langue francaise (« mondanisation »). Eglise ensuite des Romands «
exilés » pour leur travail et ouverture enfin depuis quelques années aux Africains
francophones, comme nous pouvons I'entendre dans ce culte avec notre chorale
africaine.

Nous avons par cette histoire la responsabilité particuliere de vivre au sein de notre
communauté cette dimension interculturelle et de servir de pont entre notre Eglise
cantonale et les autres Eglises de migration de Béle. Ainsi, nous pouvons en tant
gue paroisse nous sentir comme des « étrangers et voyageurs sur la terre » comme
I’affirme |’épitre aux Hébreux avec I'exemple d’Abraham.

Abraham est appelé a vivre un déracinement en quittant son pays, un détachement
en laissant sa famille, un délestage en abandonnant ses idoles pour une marche a
I’aveugle (« sans savoir ou il allait ») vers la terre de la promesse. Et méme, une fois
la terre atteinte, il y vit « comme un étranger », littéralement paroikia, a c6té de la
maison, c’est-a-dire en décalage, dans les marges.

Intéressant de voir que c’est le terme qui a donné en francais « paroisse » ! Dans la
terre promise, il continue d'habiter sous la tente (allusion a la féte des tentes) et il
demeure un étranger et un voyageur sur la terre de la promesse et ne se transforme
pas en un indigéne et un sédentaire ! La terre promise reste de I'ordre de la
précarité et du provisoire.

La promesse est toujours en avant et nous pousse a un exode continuel. On ne peut
arréter la marche, on ne peut s’installer. Avouons que spontanément, le terme
«paroisse» évoque pour nous l'installation géographique, la stabilité, une dimension
centrale : «I'église au milieu du village» et pas tellement la marginalité, le
mouvement. C’est peut-étre important de redécouvrir cette dimension-la, alors que
nous sommes tentés de nous lamenter sur la perte de notre attractivité et sur notre
marginalisation de la société. Une chance a saisir pour vivre d’autres formes
communautaires, dans la confiance en la fidélité de Dieu.

Mais « étre étrangers et voyageurs sur la terre » ne se limite pas a notre vie
d’Eglise. Il y a une dimension sociale plus large et aussi une dimension personnelle



et intime. Nous voyons que notre société est traversée par des tentations
identitaires tres fortes ! On parle de racines, et méme de « racines chrétiennes », ce
qui me semble, a la lumiére de nos textes d'aujourd’hui, une totale contradiction ! Et
on cherche alors a bétonner une identité fermée en favorisant la peur face a la
menace de tout ce qui pourrait venir la déstabiliser. Il y a la un retour a
I’enracinement, a I’englobant, a I'attachement pour se sécuriser qui est a I'opposé
de I'idéal bibligue du nomadisme. «Mon pere était un araméen errant» dit bien que
notre origine est dans un exode et un exil !

Mais si nous pouvons étre tentés parfois de nous raccrocher a ces formes d’identités
fermées qui nous sécurisent, c’est que vivre en « exode » n’est pas une facilité : les
détachements, qu’ils soient volontaires ou imposés, peuvent faire mal ; I’errance, le
non-savoir, la non-maitrise sont tres déstabilisants, vivre toute sa vie comme un don
de Dieu, un signe de la grace et recevoir son identité derniere de Dieu seul est
désécurisant. La tentation est alors grande de cesser la marche, de s’installer dans
une maitrise de notre vie, de nous « faire un nom », c’est-a-dire de construire notre
identité par nous-mémes au lieu de la recevoir, de chercher des certitudes
inébranlables (y compris parfois religieuses) au lieu d’'une attitude de confiance qui
semble si fragile !

Oui notre danger est de cesser d’étre des étrangers et voyageurs sur cette terre en
idéalisant le passé dans la nostalgie, en pétrifiant le présent pour se sentir en totale
sécurité et en cherchant a avoir la matitrise de I'avenir.

Alors que la foi nous propose tout autre chose : marcher en nous libérant du passé,
en accueillant le don du présent et en ne cherchant pas a nous approprier I'avenir.
C'est alors que nous pouvons expérimenter la confiance qui ne peut pas se
capitaliser (cf. la manne), mais qui ne cesse de se renouveler a mesure qu’on
marche ! Une attitude existentielle que la grande mystique, Mme Guyon, résume par
ces mots « laisser le passé dans I'oubli, I'avenir a la Providence et donner le présent
a Dieu ».

Nous vivrons ainsi a I'image de Jésus qui « n’a pas ou reposer sa téte ». Jésus est en
effet un homme totalement libre, détaché de ses origines ethniques, familiales,
religieuses, recevant son identité de son Pere céleste et vivant dans une totale
confiance en ce Pere qui veut son bien (cf. le sermon sur la montagne). Il vit une vie
nomade qui lui permet les rencontres avec tous, et notamment les marginalisés,
pour leur faire redécouvrir leur dignité d’enfant de Dieu. Jésus ’lhomme parfaitement



libre, mais non d’une liberté égoiste qui cherche ses propres intéréts en oubliant les
autres (comme on I'entend trop souvent aujourd’hui), mais une liberté décentrée de
lui-méme pour accomplir la volonté d’amour de Dieu dans le service d’autrui.

Ainsi Jésus, dans les évangiles, est bien « I'homme qui marche » selon le titre d’'un
magnifique livre de Christian Bobin, et qui nous libére pour que nous puissions
marcher a sa suite :

« Il va téte nue. La mort, le vent, l'injure, il recoit tout de face, sans jamais ralentir
son pas. A croire que ce qui le tourmente n'est rien en regard de ce qu'il espére. A
croire que la mort n'est guére plus qu'un vent de sable. A croire que vivre est
comme il marche - sans fin.

L'humain est ce qui va ainsi, téte nue, dans la recherche jamais interrompue de ce
qui est plus grand que soi. Et le premier venu est plus grand que nous. » (Christian
Bobin, L'homme qui marche.)



