
"Renseignez-vous avec précision sur l'enfant" 
3 janvier 2021
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Sandrine Landeau

Accueillir la présence de Dieu dans nos vies, c’est sans doute l’une des plus
importantes! Non pas que l’amour de Dieu dépende de cette décision, mais le fruit
qu’il peut porter lui, en dépend.

Dans le récit, toutes et tous sont invité.e.s à accueillir Dieu dans leurs vies. Tous et
toutes cherchent quelque chose, ai-je dit, même si ce « quelque chose » n’est pas
très clair. Mais sait-on toujours ce qu’on cherche vraiment et comment le trouver ?
Réfléchissez quelques instants aux décisions les plus importantes de votre vie – et
parfois la décision de ne pas faire quelque chose est essentielle. Que cherchiez-vous
? Comment les avez-vous prises ?

Peut-être qu’il n’est pas nécessaire d’avoir toutes les réponses à ces questions pour
se mettre en route. Regardez les mages : ils se sont mis en route pour une
destination inconnue, sans très bien savoir pourquoi, ni comment y aller.

Les mages ce sont des sages, des savants. Ils cherchaient la sagesse et la
connaissance, ils ont trouvé une étoile inconnue, une lumière qui n’obéissait pas à
leurs schémas préétablis. Et ils sont partis, vers ils ne savaient où, pour suivre cette
étoile étrange. L’étoile a été pour eux l’élément déclencheur de la mise en route,
une lumière dans l’obscurité à laquelle ils choisissent de faire confiance, sans
aucune garantie. La présence de l’étoile ne dépendait pas de leur confiance, mais
leur mise en route, oui.

Les mages sont partis à plusieurs : trois, nous dit la tradition, plus la fameuse étoile.
Cela nous rappelle que nous ne sommes jamais complètement seul.e.s sur nos
routes, si longues et si confuses soient-elles. Il y a à côté de nous d’autres
marcheurs, d’autres marcheuses, pour partager autour du feu le soir, pour se
soutenir, pour rire, pour pleurer, pour traverser les moments de découragements
comme les moments d’espérance, pour se retrouver après les temps de solitude. Et
il y a la lumière, fut-ce celle d’une étoile, qui luit dans les moments les plus sombres,

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2021-01-03/renseignez-vous-avec-precision-sur-lenfant


et surtout quand toutes les autres lumières chancellent.

En cours de route, les mages ont compris à un moment ce qu’ils cherchaient : le
nouveau roi des juifs. En quoi ce roi des juifs les concerne-t-il, eux qui font partie
d’un autre peuple, plus puissant sans doute car ce n’était vraiment pas difficile
d’être plus puissant que ce petit peuple d’un recoin de la Méditerranée sous
occupation romaine ?

Peut-être savent-ils confusément qu’il sera un roi important bien au-delà des
frontières d’Israël, même s’ils ne peuvent pas imaginer de quelle façon. En se
mettant en route, ils emmènent donc avec eux des présents précieux, de ces
présents qu’on fait à un roi pour se concilier ses bonnes grâces, pensant sans doute
qu’ils seront ainsi dans ses petits papiers.

Et une fois rendus proches de leur destination finale, ils mettent le cap sur
Jérusalem, sans plus suivre l’étoile. Parce que si vous cherchez un roi, c’est quand
même dans un palais au cœur de la capitale que vous avez le plus de chance de le
trouver, donc à Jérusalem. En suivant cette logique, ils s’éloignent du chemin tracé
par l’étoile, et ils sont obligés de demander leur chemin. Ils sont sans doute surpris
de ce qu’ils trouvent à Jérusalem. Et comprennent qu’ils se sont trompés, mais ils
ont maintenant besoin d’une aide extérieure, même douteuse, pour retrouver la
bonne route. Ou croient en avoir besoin, car rien ne dit que l’étoile avait disparu,
simplement ils ne la voyaient plus, ils ne la suivaient plus.

Une fois sortis de Jérusalem, en route vers Bethléem, ils retrouvent l’étoile, qui les
mène dans une maison qui n’a rien d’un palais, devant un nouveau-né qui n’a rien
d’un futur roi, et ses parents qui n’ont rien de puissants. Sont-ils surpris ? Déçus ? Ils
auraient sans doute pu l’être, mais il semble que leur mésaventure à Jérusalem les a
préparés à l’inattendu, en les obligeant à lâcher leurs idées préconçues sur ce que
devraient être les choses et les gens, les rois et leurs palais.

Les mages, au moment où ils arrivent devant le nouveau-né, ont derrière eux toute
cette quête, toute cette expérience, toutes ces erreurs, toutes ces chutes. Et ils
disent oui à ce qu’ils voient : ce nouveau-né est celui que l’étoile a voulu leur
montrer. Et ils se comportent devant lui, faible enfant ne disposant d’aucune
puissance matérielle, comme devant un roi puissant. Ils se prosternent, ils lui
laissent leurs riches présents. Et ce qui aurait pu être une manière de s’attirer les
bonnes grâces d’un roi puissant devient alors un don gratuit, un don « pour rien »,



sans retour attendu. Leur don est du même ordre que celui de cette femme qui
répandra plus tard un parfum de grande valeur sur les pieds de Jésus : un don
gratuit, inspiré de l’amour pour Celui qui est l’amour.

Que cherchaient les mages ? Nous ne le savons pas exactement. Qu’ont-ils trouvé ?
Un nouveau-né dans une mangeoire qui ne pouvait rien pour eux. Qu’en ont-ils
retenu ? Nous ne le savons pas non plus. Mais nous savons qu’ils sont repartis
changés par toute cette aventure : si à l’aller, chargés de présents coûteux, ils
étaient tombés dans le piège de Jérusalem et d’Hérode, ils repartent, les mains
vides, par un autre chemin, ayant contemplé la vulnérabilité de l’amour offert au
monde, changés par cette rencontre, peut-être sans pouvoir vraiment dire en quoi
consiste ce changement.

Les mots manquent parfois pour dire les bouleversements les plus intimes et les
plus profonds. Dire oui à la présence surprenante de Dieu dans sa vie, cela vous
déplace, cela vous change, et ce changement est à la fois immense, et difficilement
dicible.

Si nous avons tous et toutes quelque chose des mages en nous, nous avons aussi
tous et toutes un peu d’Hérode, même si c’est moins plaisant à reconnaître.
Pourtant, au départ, les choses ne semblent pas se présenter si mal. Les mages
arrivent au palais, jouant pour Hérode le rôle que l’étoile avait joué pour eux :
annoncer l’inattendu, la survenue du divin dans le monde quotidien.

Mais là où les mages se sont mis en route, sans bien savoir comment ni pourquoi,
mais en route, Hérode lui reste sur place. Il fait se déplacer les autres, et d’abord
vers lui, en convoquant prêtres et scribes. Puis il fait se déplacer les mages vers
Jésus pour se renseigner plus précisément. À première vue, cela semble plutôt une
bonne idée de chercher à en savoir plus. N’est-ce que ce que nous faisons chaque
dimanche ?

Si on y regarde d’un peu plus près, il y a en tout cas une première différence : nous
venons nous-mêmes, ou nous écoutons nous-mêmes, nous n’envoyons pas
quelqu’un d’autre se renseigner à notre place. Bien sûr, il peut arriver que, ne
pouvant pas venir au culte, ou ne pouvant l’écouter, vous demandiez à quelqu’un
qui y va de vous en dire quelque chose. Mais cette personne n’y va pas à votre
place, elle ne fait pas la recherche et le chemin que vous ne voulez pas faire, elle ne
vous épargne pas un effort : elle vous rend le service, par amitié, de vous partager



ce qu’elle a reçu sur son chemin.

Ce que demande Hérode aux mages est différent : chercher à sa place qui est le
Christ. C’est que son projet n’est pas de s’ouvrir à quelque chose d’inattendu, mais
au contraire de garder le contrôle sur ce qui se passe. Se renseigner avec précision
n’est d’ailleurs pas un projet innocent : ce souci de précision n’est pas – ou pas
toujours – un souci d’amour, mais, souvent, un souci de contrôle.

Du temps où les restaurants étaient ouverts et les tables proches les unes des
autres, j’ai surpris un jour une conversation entre deux amies. L’une racontait à
l’autre qu’il était en train de se passer quelque chose d’inespéré avec un certain
Thomas, une relation faite de confiance et d’évidence. Et son amie de lui répondre :
« C’est magnifique, Thomas est quelqu’un de bien. Et tu sais, il a un secret… » À son
ton, elle brûlait de révéler ce secret, mais son amie l’a interrompue : « Je ne veux
pas connaître ce secret maintenant. Si Thomas veut me le partager, c’est à lui de le
décider. » Par ces quelques mots, cette femme venait de renoncer à « se renseigner
avec précision » sur Thomas par l’intermédiaire d’une tierce personne, pour laisser
place à un face-à-face avec lui basé sur la confiance qui laisse place au mystère de
l’autre. Ce n’est pas de la naïveté, c’est faire le choix de la relation personnelle et de
la confiance.

Dans un autre registre, c’est la même posture qu’adoptent mes collègues aumôniers
et aumônières : ils et elles ne savent pas pourquoi cette personne qui est là est
hospitalisée ou emprisonnée. À cette personne la liberté de se dire, en confiance,
libre de toute étiquette enfermante, ce qui la surprendra peut-être elle-même.

Hérode, lui, n’est précisément pas dans cette démarche : il veut se renseigner avec
précision, et pas pour mieux savoir quel présent offrir ou tout autre but honorable,
mais pour mieux se défendre contre ce qu’il perçoit comme une menace.

Hérode dans cette histoire est le prototype de l’humain qui vit sans Dieu, de
l’humain qui veut assurer lui-même sa puissance, par la violence et le contrôle. Au
moment où les mages arrivent à Jérusalem, en son palais, il découvre tout à coup
que les Écritures ne sont pas juste un truc comme ça, pour occuper les esprits
faibles, ou pour parler d’un passé révolu, mais une Parole qui le concerne
aujourd’hui.

Puisque des gens sans doute assez riches et puissants dans leur pays ont lu, eux
aussi, des signes, qui disent la même chose que ce que le peuple murmure et



espère, cela donne une autre dimension à ces vieilles écritures un peu
poussiéreuses, sans plus grand sens. Hérode sait bien pourtant de quoi il s’agit ;
preuve en est qu’il ne convoque pas des généalogistes, mais des spécialistes des
Écritures et des rites, non pas pour confirmer la venue d’un roi – pour cela, la venue
des mages avec leur mode de connaissance autre suffit – mais pour identifier le lieu
de sa naissance.

Il y avait dans le judaïsme de l’époque, une grande diversité de courants et de
croyances, certes, mais il est quand même surprenant qu’Hérode doive faire appel à
une armée de prêtres et de scribes pour trouver cette réponse relativement simple.
La mention qu’Hérode et tout Jérusalem sont bouleversés, qu’il faut chercher
longtemps la réponse, et en s’y mettant à beaucoup de monde, souligne à quel point
Hérode s’est éloigné de Dieu et de sa Parole de vie, n’y voyant que rites humains
permettant d’asseoir son pouvoir sur les autres.

Car ce qui motive Hérode, c’est la peur de perdre son pouvoir, la peur de perdre sa
place. Nous avons tous et toutes un peu de Hérode en nous. Une part de nous a
peur, en faisant de la place à Dieu, de perdre la sienne, peur de devoir faire
confiance alors qu’on a été si souvent trahi et qu’on a soi-même trahi, peur d’être
aimé, alors qu’on se sait si peu aimable, peur d’admettre qu’on ne s’est pas fait tout
seul, qu’on a besoin des autres. Une part qui voudrait se renseigner avec précision
pour mieux circonvenir ce qui présente un risque de vulnérabilité.

Nous avons en nous des mages et aussi d’Hérode. Et Jésus pose son regard sur les
mages comme sur Hérode : il est là pour les uns comme pour l’autre, son amour
offert à l’un et aux autres, à chacune et à chacun, et dans toutes nos dimensions.

Car la promesse de l’amour de Dieu est celle-là : son amour est gratuit, il ne
présuppose rien chez nous, mais il nous fait – si nous osons le voyage et ses dangers
– grandir et porter du fruit. Il reste vivant face à la puissance de mort déployée par
Hérode, il reste vivant et il brille quelles que soient les épreuves endurées, quelle
que soit l’épaisseur de notre carapace de peur. Car rien ne peut nous séparer de cet
amour manifesté en Christ, de sa naissance dans une pauvre étoile à sa mort sur
une croix et à sa résurrection. Il est insaisissable, toujours inattendu. Il brille au fond
de toutes nos impasses, nous ouvre les bras dans toutes nos chutes.

Amen.


