
Marie: une joie qui bouleverse tout! 
13 décembre 2020
Eglise du Prieuré, Pully
Pierre Farron

« Vous savez, depuis que le monde est monde, il y a toujours eu des injustices, des
violences, des riches et des pauvres. Rien ne changera jamais ! »

De plusieurs manières, le cantique de Marie est à l’opposé de ce fatalisme, si
répandu aujourd’hui. D’abord, sa présence même dans la Bible est le signe d’un
bouleversement extraordinaire. Marie prend la parole, avec une force
impressionnante, dans une société et à une époque où la femme n’avait absolument
aucune place dans la vie publique. Et cette très jeune femme est une « humble
servante », ce qui, dans le texte grec, désigne une personne au bas de l’échelle
sociale et pas simplement une personne d’une grande modestie.

Dans ce superbe cantique qu’on appelle aussi le Magnificat, elle crie sa joie parce
que – enfin – les choses changent en profondeur. Dieu l’a choisie pour être la mère
d’un enfant dont la naissance signifie un bouleversement pour toute l’humanité. Son
cantique est tout entier tourné vers le sens. Il serait totalement vain d’y chercher un
renseignement historique sur la manière dont Jésus a été conçu.

Daniel Marguerat, spécialiste du Nouveau Testament, relève que la naissance
virginale est une interprétation théologique qui n’est pas la seule possible. Jésus
peut très bien avoir eu, aussi, un père humain mais c’est un mystère, totalement
impossible à percer. La seule chose claire et nette que nous disent Matthieu et Luc,
les deux évangiles qui parlent de la naissance de Jésus, c’est que cet enfant vient de
Dieu.

Dans les trois premiers évangiles, Jésus prend la parole en public pour la première
fois dans la synagogue de son village, à Nazareth. Après avoir lu le passage du livre
du prophète Esaïe que nous avons entendu tout à l’heure, il affirme : « Aujourd’hui
cette écriture est accomplie pour vous qui l’entendez. » Les hommes qui sont là sont
stupéfaits.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2020-12-13/marie-une-joie-qui-bouleverse-tout


Dans le récit de Luc, ils disent : « N’est-ce pas le fils de Joseph ? » Dans celui de
Matthieu : « N’est-ce pas le fils du charpentier ? » Alors bien sûr, d’innombrables
pages ont été écrites sur ces questions embarrassantes pour leur donner une
interprétation conforme aux dogmes. Mais ces innombrables textes en disent bien
plus sur les théologiens qui les ont écrits que sur la naissance de Jésus, sur laquelle
les textes bibliques ne nous donnent pratiquement aucune information. Les détails
historiques n’intéressent absolument pas les évangiles qui ont été rédigés 50 ou 60
ans après Pâques. Ils ne répondent pas à notre curiosité.

Dans son livre J’habiterai chez toi, Daniel Marguerat écrit :  « La confession de foi en
la virginité de Marie renferme une vérité autrement plus signifiante qu'une alchimie
gynécologique (…). Il faut que l'Esprit la traverse pour que Jésus naisse et grandisse
en elle. 'Ce n'est plus moi’, disait Paul, ‘c'est Christ qui vit en moi.’ Le chemin de
Marie est celui de tout croyant. L'accueil de Marie signale en effet que le Christ ne
peut prendre de l'espace en nous, entre nous, qu'au travers du miracle de l'écoute.
L'écoute d'une parole qui s'empare de femmes et d'hommes simples pour changer
la face des choses. »

Avec une autorité qui vient de Dieu lui-même, Jésus apportera un message
libérateur, d’abord à son peuple puis à toute l’humanité. Plus tard, les confessions
de foi affirmeront qu’il est « vrai Dieu et vrai homme », ce qui rend compte de la
signification qu’il a pour nous mais ne donne aucune explication sur sa naissance.

Dans ce superbe cantique qui ressemble à un psaume, il y a tout de même une
chose absolument étonnante. Marie n’y parle pas de son enfant ! Elle ne se
comporte pas du tout comme une mère qui ne vit que pour son enfant. Elle parle
comme une personne à part entière, une femme qui a une identité propre : « Mon
âme exalte le Seigneur ! »

Mon âme, précise François Bovon, spécialiste de l’évangile de Luc, c’est le moi
conscient et intérieur.

« Mon âme exalte le Seigneur, (…) mon esprit s’est rempli d’allégresse, (…) toutes
les générations me proclameront bienheureuse, parce que le Puissant a fait pour
moi de grandes choses. »

Dans un langage d’aujourd’hui, on dirait que Marie parle à la première personne, elle
parle en « je ». Mais le bonheur de Marie ne concerne pas qu’elle. La bonté de Dieu
est destinée non seulement au peuple juif mais aussi à « tous ceux qui le craignent



». En langage biblique, craindre Dieu, ce n’est pas avoir peur de lui mais c’est le
respecter profondément. La bonté de Dieu est destinée à tous mais elle ne s’impose
à personne.

Dans un langage inspiré par les psaumes, Marie loue Dieu parce qu’il manifeste sa
souveraineté en jetant les puissants à bas de leur trône et en élevant les humbles.
Pour nous ce langage est désarçonnant car comme le relève François Bovon, les
puissants et les humbles sont d’abord des catégories sociales, ce qui n’est pas
forcément évident pour nous. Nous sommes tellement habitués à l’image d’un
«gentil bon Dieu inoffensif», qui ne concerne que la vie intérieure et les relations
interpersonnelles et qui, bien sûr, aime tout le monde !

La Bible a une attention aux conditions sociales que nous avons souvent perdue
aujourd’hui, ce qui affaiblit considérablement le témoignage de nos Églises. Ceci dit,
qu’est-ce que ça peut bien vouloir dire : « jeter les puissants à bas de leur trône » ?
On voit tellement de tyrans qui semblent si solidement installés dans leur pouvoir !
Pour comprendre cette affirmation surprenante, il faut entrer dans une logique
différente de celle dont nous avons l’habitude.

Cette logique a été explorée pour la première fois par un écrivain du 16e siècle :
Etienne de la Boétie qui a écrit un ouvrage absolument extraordinaire : Le discours
de la servitude volontaire. Dans ce petit livre, il pose une question de fond :
comment se fait-il que des rois et des nobles souvent, de son point de vue, assez
bêtes et incapables, puissent exercer leur pouvoir sur tout un peuple ? La violence
dont ils disposent n’est pas une explication suffisante. En fait, si un roi parvient à
exercer son pouvoir sur tout un peuple, c’est parce que le peuple collabore. Sa
soumission est en bonne partie volontaire. Sans cette collaboration, le pouvoir du roi
s’effondrerait !

Dans le langage de Marie, le roi pourrait alors être jeté à bas de son trône ! La
pensée d’Etienne de la Boétie a notamment inspiré, plus tard, Gandhi et Martin
Luther King. On comprend mieux alors les affirmations saisissantes du cantique de
Marie. La naissance de Jésus a une importance sans égale. En venant de la part de
Dieu se manifester comme le Seigneur, Jésus enlève son caractère absolu au
pouvoir des puissants ! Alors, bien sûr, Jésus n’aura ni armée, ni soldats. Il
manifestera son autorité de manière non-violente. Mais personne, absolument
personne, ne pourra la supprimer, même si on le met à mort.



Peu avant sa crucifixion, Jésus est interrogé par Pilate. Dans l’évangile de Jean, au
chapitre 19 : « Pilate lui dit alors : ‘Tu ne me parles pas, à moi ? Ne sais-tu pas que
j'ai le pouvoir de te relâcher comme j'ai le pouvoir de te crucifier ?’ Jésus répondit :
‘Tu n'aurais sur moi aucun pouvoir s'il ne t'avait été donné d'en haut.’ » (Jean 19,
10-11).

Le pouvoir de Pilate, comme celui de tous les dirigeants, n’a rien d’absolu.
Désormais tous les pouvoirs pourront être questionnés sur la manière dont ils
s’exercent. Le pouvoir absolu est tombé de son trône ! Par sa résurrection, Jésus a
vaincu toutes les forces qui nous écrasent. Il a vaincu la mort !

Le choix de Marie comme mère représente un bouleversement fondamental. « Il est
intervenu de toute la force de son bras » signifie qu’il a choisi d’intervenir en faveur
de ceux que la société humaine exclut pour offrir son amour à tous les êtres
humains. C’est ce que nous montre Jésus dans les évangiles. Il donne la priorité aux
exclus mais cela ne l’empêche de partager des repas avec des riches et de les
appeler à recevoir sa Bonne Nouvelle.

Quant aux hommes à la pensée orgueilleuse, aux puissants, aux riches, ce n'est pas
un dieu justicier, comme nous nous le représentons, à notre image, qui les punira :
ils se punissent eux-mêmes, en vivant selon une logique qui les conduit à la perte de
leur humanité.

Mais, à travers Marie, Dieu leur offre son amour, comme à tous les êtres humains.
Dans notre monde triste, c’est une formidable source d’espérance. L’inhumanité
n’aura pas le dernier mot !

Sans que nous ayons fait quoi que ce soit pour cela, nous sommes aimés par Dieu
inconditionnellement, ce qui est une source de joie. Nous sommes invités à accueillir
cet amour et à faire nôtres ces paroles de l’apôtre Paul que nous avons entendues
dans 1 Thessaloniciens 5, 16-18 : « Soyez toujours dans la joie, priez sans cesse,
rendez grâce en toute circonstance, car c’est la volonté de Dieu à votre égard dans
le Christ Jésus. »

Amen.


