La division: un don du ciel, vraiment?

16 ao(t 2020
Chapelle des Arolles, Champex-Lac
Elisabeth Schenker

Alors, a quand une semaine de priere pour la division des chrétiens ? Elle n’a pas été
encore inventée, mais au fond pourquoi pas ? Car Jésus nous présente bien ici la
division comme un don supplémentaire qu’il est venu faire a I’lhumanité. Un cadeau.

« Je suis venu donner la division sur la terre. »

Un cadeau, oui, car la division dont Jésus parle ici est celle qui donne un cadre a
toute vie et lui permet de s’élancer vers sa vérité propre, sa singularité. En effet, ce
mot division que Jésus utilise ici n’est pas la « diabole » qui divise et désunit a cause
de la brouille, de I'inimitié, de I’aversion ou de la calomnie. Non, le mot que Jésus
utilise ici ne se trouve qu’une fois dans I’entier du Nouveau Testament : « dia-
merismos ». Et il se trouve que c’est un mot a double sens, comme tres souvent en
grec : il signifie en effet a la fois partage, distribution, séparation... et division,
dissension, héritage. Double sens que je vous laisse apprécier dans tout ce que cela
peut évoquer a celles et ceux parmi nous qui ont vécu des partages familiaux
difficiles.

Pourtant, la division dont Jésus parle ici est bien puissance de création, division qui
sépare certes, mais qui opere un partage comme au commencement du livre de la
Genese, afin que la vie puisse surgir et se développer dans toute son individualité,
ses particularités et donc dans I'entier de son potentiel de complémentarité.

C’est ce qui sépare la lumiere et la ténebre, la nuit du jour, I'air et I'’eau, I'eau et la
terre... Ce qui permet de voir clair, de distinguer, c’est-a-dire de reconnaitre pour
distincte et autre que soi, une personne ou une chose.

« Je suis venu jeter un feu sur la terre. »

Le feu d’'une remise en question radicale du rapport a Dieu, a soi, aux autres, a la
cité, au monde, certes. Mais surtout le feu de Sa Présence, qui va jaillir pour
I’éternité de son unique et terrible baptéme : le feu qui va jaillir de la croix éclaire la


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2020-08-16/la-division-un-don-du-ciel-vraiment

vie des étres humains que nous sommes d’une espérance a jamais nouvelle.

Car contrairement a la paix, qui ne tombe jamais du ciel toute faite, la Présence du
Christ se tient la depuis ce premier matin de Paques : Présence a la fois vive et
discrete, respectueuse et aimante, source d’inspiration et Lumiere pour orienter
notre intelligence et nos pas, repéere solide pour décider en toute conscience de nos
choix.

A une condition peut-étre, qui surgit a I’écoute de ce passage : la condition semble-
t-il de voir un peu plus loin que le bout de notre nez. De cesser d’étre des
hypocrites.

Hypocrites ! Voila un mot qui passe tout aussi mal que le mot division. Difficile en
plus de ne pas le prendre pour un reproche, et inutile d’essayer d’ailleurs, parce que
méme dans la bouche de Jésus, c’en est un.

Nous pourrions toujours nous dire qu’il na pas vraiment dit ¢a, que c’est un ajout
plein de zéle, comme certains exégetes |I'ont d’ailleurs dit a propos du verset
précédent. Mais I’évangile de Luc nous raconte que le reproche n’est pas fait une
fois mais trois :

La premiere fois, c’est lors de cette apostrophe devenue proverbiale sur notre
propension a juger de la paille dans I'ceil de I'autre : « Hypocrite ! », dit Jésus, « bte
d’abord la poutre qui est dans ton ceil ! alors tu verras comment Oter la paille dans
I’ceil de ton frere ! »

La deuxieme se trouve ici : « Hypocrites, pourquoi ne jugez-vous pas vous-mémes
de ce qui est juste ? »

La troisieme est juste un peu plus loin : c’est un jour de sabbat, et Jésus vient de
guérir une femme, courbée sur elle-méme depuis 18 ans. Il dira au pharisien qui s’en
offusque : « Hypocrites, chacun de vous pendant le sabbat ne détache-t-il pas son
ane ou son beceuf pour qu'il aille boire ? »

Dans les trois cas, I'hypocrisie dont il est question ne vient pas nous confronter a
notre fourberie ou a notre absence de bonne foi, mais plutét a I'absence d’un cadre
de référence, ou a un manque de chablon si vous préférez.

Est hypocrite celui ou celle qui discerne mal a cause d’'un manque de reperes, de
modele, et qui ne distingue donc les choses que tres sommairement : la distinction



n’'est pas suffisante pour lui permettre de savoir décider avec justesse.

L'hypocrite, c’'était aussi dans le monde grec celui qui répondait en donnant la
réplique dans un dialogue de théatre, celui qui jouait un role. C’'est de la que par
extension, le mot est devenu synonyme de feindre, de faire semblant.

Jésus, dans ce passage, invite justement celles et ceux qui I’écoutent a ne pas faire
semblant, mais au contraire a chercher quelle est leur vérité intérieure afin de
répondre eux-mémes : répondre d’eux-mémes et de leurs actes. L'invitation, méme
si elle semble rude, nous appelle a discerner, a voir, a juger individuellement de ce
qui est juste, en d’autres termes a faire nos propres choix plutét que de suivre les
chemins balisés des traditions, plutét que de choisir la fausse facilité de faire ce que
I’on pense que l'autre, les autres, attendent de nous. Et pour pouvoir choisir, il est
besoin d’un cadre de référence. Pour distinguer, il est besoin de lumiere.

Foule de questions immédiatement surgissent : quels sont mes repéeres, quel va étre
mon guide, a quelle lumiere vais-je éclairer mes choix pour distinguer peu a peu qui
je suis, pourguoi j'agis, comment j'ai envie d’étre ?

Et en fonction de cela, que vais-je faire face aux désaccords, aux différences de

point de vue, aux dissensions, aux conflits qui émaillent toute vie en tous domaines
?

La petite parabole qui suit et nous menace de la case prison vient insister dans ce
sens, comme une variation sur un méme mode : on y retrouve en effet le méme
appel a la clarté, la méme exhortation a distinguer par nous-mémes ce qui nous
appartient en propre et ce qui est la part de I'autre ; a faire la part des choses avant
gu’il ne soit trop tard et que d’autres juges que nous ne choisissent a notre place, de
notre place.

Ne cherchez pas plus loin ! Elle est |a la peine, il est la le chatiment : la, chaque fois
que nous laissons un groupe, fut-il familial, social, politique, ou religieux choisir a
notre place quelle est notre vérité. Le chatiment, c’est chaque fois que nous
sommes emprisonnés par I'idée qu’il faut s’en tenir la pour éviter les conflits, et qu'il
n'y a pas d’issue.

Une chose est certaine : le reglement des conflits par la fuite ou la politique de
I’autruche, Jésus, ce n’'était pas son truc !



« Met en ceuvre de te débarrasser de ton adversaire. »

Entendez par ce mot d’adversaire non pas I’ennemi qui nous hait et que I'on
déteste, mais simplement la personne qui ne fait pas ce qu’il faut, qui ne fait pas
selon l'usage, celle qui n’est pas d’accord, celui qui nous contredit....

La encore, c’est bien une séparation qu’il s'agit d’accomplir, et sans demi-mesure.
Oui, ce verbe « débarrasser » est au parfait : un mode qui indique qu’une action est
parfaitement accomplie.

Cependant, le verbe grec utilisé ici est aussi un verbe qui a une double signification :
pousser d’'un autre c6té, s’écarter, s’éloigner, quitter, écarter pour se débarrasser,
mettre fin a. Cette traduction nous arrangerait bien souvent dans la gestion de nos
conflits inter personnels, n'est-ce pas ?

Mais doux Jésus, pourriez-vous dire alors, que fait-on du coeur de I'évangile : la
réconciliation, la paix, I'unité, la communion, I'amour ? Rassurez-vous, car il se
trouve que ce verbe « débarrasser » peut tout autant dire : se tirer d'affaire sans
chatiment, se libérer, s’affranchir... passer a autre chose, certes, mais aussi et
surtout : se réconcilier.

Et voila la traduction que I'on obtient alors : « Mets en ceuvre de te réconcilier
pleinement avec celui qui ne fait pas selon I’'usage, qui ne fait pas ce qu’il faut, qui
ne fait pas comme tu veux, qui te contredit. »

Nous I'apprenons tous a nos dépens, des nos premieres années de vie : la paix ne
tombe pas du ciel toute seule. A en croire cette parabole de I'adversaire, elle est a
faire, elle nous incombe de maniere individuelle, tres personnellement.

Il en est de méme de la réconciliation : vivre réconcilié avec soi et avec la vie qui
nous traverse, avec les autres, ne se fait jamais tout seul, pas méme a grand renfort
de seules prieres.

Se réconcilier, dans I'Evangile, c’est comme I'amour : c’est un agir, un parcours, une
aventure toujours. Mais une aventure dans laquelle nous ne sommes pas engagés
seuls, depuis ce fameux moment que peu savaient reconnaitre avant la Résurrection

« Ce moment, celui-la, comment faites-vous donc pour ne pas savoir en juger ? »,
demande Jésus.



Moment d’une relation qui s’offre, et que rien n’est a méme de rompre, moment ou
Dieu s’offre a nous dans une relation libre.

Oui, depuis un certain matin de Paques, cette relation demeure définitivement
offerte, vivante, nourrissante, source d’inspiration et lumiere a laquelle orienter nos
pas si tel est notre choix. Allons-nous la laisser éclairer I'intimité de notre étre ? Et
jusqu’ou, dans quelle mesure ? A chacune, a chacun d’y répondre intimement.

Quoiqu’il en soit, si I’'on en croit la vraie bonne nouvelle qui se découvre au cceur de
ce passage de I'évangile de Luc, une fois passée la surprise causée par ce qui nous
heurte dans I'apparente rudesse des paroles de Jésus, une immense espérance se
fait jour : la réconciliation et la paix sont possibles.

Possibles avec soi-méme et avec tous les autres : celles et ceux qui ne pensent pas
comme nous, qui ne sont pas comme nous, qui nous contredisent, possibles dans la
mesure ou nous choisissons de nous laisser éclairer par ce feu qui ne s'éteint jamais,
et de nous laisser nourrir par Sa Présence, a I'aune de nos propres besoins.

Les mots évangéliques de la réconciliation vous les avez entendus : se tirer d’affaire,
se libérer, s’affranchir. Se réconcilier ne consiste pas a se mettre a penser les
mémes choses, a croire les mémes choses, a étre attachés aux mémes dogmes, ni
méme a étre d’'accord... Mais se réconcilier c’est ceuvrer pour devenir distincts et
libres, et le rester.

La communion alors, elle-méme devient accessible aux chrétiens que nous sommes,
aux humains que nous sommes. Car ce qui fait la communion, ce n'est pas du méme
répété a I'identique a l'infini, mais du distinct, du différent qui va pouvoir a partir de
la étre complémentaire. Imaginez un corps qui serait composé uniquement de bras
ou uniguement de jambes ! C’'est la complémentarité qui fait I'unité, la
complémentarité qui fait I'union.

Il y a exactement 15 ans aujourd’hui que frere Roger, ap6tre infatigable de I'unité et
fondateur de la communauté de Taizé est mort assassiné. « Choisir d’aimer » est le
titre du livre qu’il était en train de préparer. Il y a écrit : « Une paix sur la terre se
prépare dans la mesure ou chacun ose s’interroger : suis-je disposé a chercher une
paix intérieure ? Puis-je étre ferment de confiance la ou je vis ? »

Sur sa table de travail, le soir de son entrée dans I'éternelle vie, il y avait aussi une
lettre, inachevée :



« Chercher réconciliation et paix suppose une lutte en dedans de soi-méme. Ce n’est
pas un chemin de facilité. Rien de durable ne se construit dans la facilité. L’Esprit de
communion n’est pas naif. Il est élargissement du cceur, profonde bienveillance.
Pour étre porteurs de communion, avancerons-nous dans chacune de nos vies sur le
chemin de la confiance et d’une bonté de cceur toujours renouvelée ? Sur ce chemin,
il y aura parfois des échecs... Alors rappelons-nous que la source de la paix et de la
communion est en Dieu. »

Amen.



