
Culte de la nuit de Noël transmis en direct de
l’église protestante de la vallée de Bregaglia
(Grisons) 
24 décembre 2016

Simona Rauch

Chères sœurs et frères, bienvenue à ce culte de la veille de Noël. Dieu s'est
rapproché de nous dans la fragilité de notre vie et dans l'obscurité de notre monde
pour nous apporter la paix, la justice, l'espérance et la vie.

Une cordiale et fraternelle bienvenue à vous tous qui, grâce à la télévision, nous
suivez de loin. Où que vous soyez, chez vous, dans une maison de retraite ou à
l'hôpital, ce soir vous êtes unis à nous dans la célébration de ce culte.

Nous invoquons le nom du Seigneur.

Notre force et notre joie demeurent en Dieu, qui nous a aimés et qui nous donne le
salut en Jésus Christ son fils.
Amen.

Ainsi, nous lisons dans le livre du prophète Ésaïe:
"Lève-toi, sois illuminée! Car ta lumière est venue, et la gloire de l'Éternel s'est levée
sur toi! Car voici, les ténèbres couvriront la terre, et l'obscurité couvrira les peuples;
mais sur toi se lèvera l'Éternel, et sur toi paraîtra sa gloire."

Prions:
Seigneur, donne-nous ta lumière.
Donne-nous la lumière qui vient de la tendresse donnée et reçue. Elle seule peut
faire reculer les nuits de toutes les solitudes.
Donne-nous la lumière qui vient de la joie donnée et reçue. Elle seule peut repousser
les nuits de toutes les tristesses.
Donne-nous la lumière qui vient de la paix donnée et reçue. Elle seule peut alléger
les nuits de toutes les divisions.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-12-24/culte-de-la-nuit-de-noel-transmis-en-direct-de-leglise-protestante-de-la
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-12-24/culte-de-la-nuit-de-noel-transmis-en-direct-de-leglise-protestante-de-la
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-12-24/culte-de-la-nuit-de-noel-transmis-en-direct-de-leglise-protestante-de-la


Donne-nous la lumière qui vient de l'amour donné et reçu. Lui seul peut éloigner les
nuits de toutes les violences.
Seigneur, donne-nous ta lumière et fait ainsi que quelques étincelles de cette
lumière puissent jaillir de nos mains et de nos paroles pour éclairer notre terre.
Amen.

En ce temps-là, on publia un édit de César Auguste, pour faire le dénombrement des
habitants de toute la terre. Ce premier dénombrement se fit pendant que Quirinus
était gouverneur de Syrie. Ainsi tous allaient pour être enregistrés, chacun dans sa
ville. Joseph aussi monta de Galilée en Judée, de la ville de Nazareth à la ville de
David, nommée Bethléem, parce qu'il était de la maison et de la famille de David,
pour être enregistré avec Marie son épouse, qui était enceinte.
Et pendant qu'ils étaient là, le temps auquel elle devait accoucher arriva. Et elle mit
au monde son fils premier-né, et elle l'emmaillota, et le coucha dans une crèche,
parce qu'il n'y avait point de place pour eux dans l'hôtellerie.

Une auberge inhospitalière et une étable accueillante. Une auberge qui affiche le
panneau "complet" et une étable qui se découvre auberge. Une auberge qui refuse
d'abriter une jeune femme enceinte et une crèche qui s'improvise berceau pour un
nouveau-né fragile. On pourrait ainsi résumer la première scène de l'histoire de
Noël.

Chers sœurs et frères, une auberge qui n'héberge pas, un logis qui ne loge pas, c'est
un paradoxe. Une auberge qui n'auberge pas d'hospitalité, pas d'accueil, pas
d'ouverture, pas de disponibilité, c'est un contresens.
C'est pourtant l'expérience vécue de Joseph et Marie, celle de ne pas être accueillis
exactement là où on s'attendrait l'accueil, celle d'être renvoyés du lieu où
exactement l'on donne hospitalité. “Il n'y avait point de place pour eux dans
l'hôtellerie”. Il n'y avait point de place pour eux à Bethléem, c'est à dire chez eux –
car Joseph était originaire de là. Il n'y avait point de place pour eux à Bethléem, la
maison du pain.
Par sa venue au monde dans un enfant fragile et sans défense, Dieu démasque dès
le début les nombreux lieux inhospitaliers de notre terre. Par sa venue au monde
dans un nouveau-né, Dieu met son doigt sur le manque d'accueil, de solidarité et de
partage de notre humanité. Par sa venue au monde en Jésus, Dieu nous montre
clairement tous les endroits de notre monde, de notre société et de notre vie qui



pourraient ou devraient être des lieux d'accueil et qui ne le sont pas.

Il est difficile de trouver de la place! Ça a été le cas pour Jésus, et ça l'est pour
beaucoup d'enfants d'aujourd'hui. Mais aussi pour nombre d'hommes et de femmes,
nombre de jeunes et de personnes âgées, nombre de malades et de refugiés. Ils
sont nombreux ceux qui ne trouvent pas de place aujourd'hui aussi. Ils sont
nombreux ceux qui ne trouvent pas de paix, pas de repos, pas de trêve.

Mais qui sont-ils, ceux qui n'ont pas trouvé de place à l'auberge de Bethléem? Une
jeune femme enceinte, un enfant qui vient de naître, à savoir l'être humain dans sa
fragilité, dans son indigence. L'histoire de Noël se répète aujourd'hui aussi. La
fragilité, la faiblesse, la pauvreté ne trouvent pas de place aujourd'hui non plus dans
notre société et dans notre monde. La fragilité et la faiblesse humaine ne trouvent
pas un chez-soi, ne trouvent pas d'abri. La fragilité et la faiblesse ne sont pas
reconnues, ne sont pas accueillies dans un monde qui n'affirme que sa force et sa
puissance.

L'histoire de Noël démasque aujourd'hui aussi les nombreux lieux inhospitaliers de
notre terre. Mais celle-ci n'est qu'une partie de l'histoire. Car l'histoire de Noël révèle
aussi des lieux inattendus d'accueil. S'il n'y avait pas eu d'auberge fermée, peut-être
qu'il n'y aurait pas eu d'étable ouverte non plus.
La fragilité d'un nouveau-né fournit l'occasion d'inventer des lieux nouveaux et
inattendus d'accueil et de solidarité. C'est l'occasion de trouver, d'expérimenter et
de vivre l'hospitalité et la fraternité là où on ne s'attendrait pas de la trouver. On
pourrait dire que Noël est l'histoire d'un accueil raté, refusé, nié.
Mais on pourrait aussi dire que Noël est l'histoire d'un accueil improvisé, réinventé,
redécouvert.

Une auberge inhospitalière et une étable accueillante. À la veille de ce Noël, vivons
nous aussi la même tension, la même contradiction entre lieux de fermeture et lieux
d'ouverture, entre des impulsions à se replier sur soi même, et des élans de
solidarité.
Noël dévoile tous nos refus et nos exclusions, mais nous offre aussi l'occasion de
nous redécouvrir solidaires. Qu'est-ce que nous voulons être, sœurs et frères? C'est
à nous de répondre, à nous qui nous préparons à fêter Noël dans notre monde
d'aujourd'hui. Amen.



Or, il y avait dans la même contrée des bergers qui couchaient aux champs, et qui
gardaient leurs troupeaux pendant les veilles de la nuit. Et voici un ange du
Seigneur se présenta à eux, et la gloire du Seigneur resplendit autour d'eux, et ils
furent saisis d'une grande peur.
Alors l'ange leur dit: « N'ayez point de peur; car je vous annonce une grande joie, qui
sera pour tout le peuple; c'est qu'aujourd'hui, dans la ville de David, un Sauveur, qui
est le Christ, le Seigneur, vous est né. Et ceci vous servira de signe: Vous trouverez
le petit enfant emmailloté et couché dans une crèche ». Et au même instant il y eut
avec l'ange une multitude de l'armée céleste, louant Dieu et disant: «Gloire à Dieu,
dans les lieux très hauts; paix sur la terre, bonne volonté envers les hommes qu'il
aime! »

Stefano D’Archino

Quel contraste! D'un côté nous voyons la gloire de Dieu, c'est-à-dire la puissance, la
magnificence et la splendeur du Seigneur, de l'autre nous voyons la faiblesse d'un
nouveau-né, dans un contexte précaire, dans une crèche misérable.
Peut-être que, d'après la pensée courante de nos jours, il y a encore éblouissement
et émerveillement pour un enfant qui nait. Éblouissement parce qu'un enfant voit la
lumière, nait et il est vivant; émerveillement face à la façon dont il a pris forme,
comme il est déjà merveilleusement humain.

L'éblouissement constitue certes un premier pas pour comprendre la majesté de
Dieu, et donc pour rendre gloire à Dieu, cette gloire qui resplendit dans le miracle de
la naissance, de toute naissance.
Mais la misère de l'étable paraît cependant déplacée pour parler de gloire selon les
catégories de ce monde. Pour nous, la gloire est en effet la gloire du puissant et du
gagnant, c'est la gloire du riche et du célèbre.
La gloire - selon les catégories auxquelles nous avons l'habitude - va avec le luxe,
avec les objets précieux, avec les lumières étincelantes qui éclairent la scène, avec
la fanfare, l'acclamation, les cris.

La grotte, avec l'étable où Jésus vient au monde, n'a qu'une seule faible lumière. Il y
a de la paille et du silence, peut-être interrompu par les cris des animaux. La crèche
n'est pas appropriée pour les rois de ce monde, et même pas pour nos enfants.
En entendant le récit de la naissance de Jésus, nous aurions envie de nous situer un
peu à mi-chemin, et nous pensons que nous ne sommes pas vraiment pauvres, que



ce que nous avons n'est pas disproportionné. Nous ne sommes pas parmi les
derniers, mais même pas vraiment puissants.
Est-ce qu'il n'y aurait pas pu avoir pour notre Seigneur Jésus-Christ aussi un juste
milieu? Une certaine sécurité et un aménagement correct? Une certaine richesse
peut-être, pas trop exhibée quand même, pour ne pas attirer l'envie?

Parfois, même les plus pauvres du monde voudraient un Messie qui soit, lui au
moins, riche. Et c'est peut-être pour cette raison qu'ils le représentent
magnifiquement habillé, qu'ils l'entourent des trésors, de lumières étincelantes…
Mais évidemment, cela n'aurait pas pu être autrement. Jésus nait - à cause de
l'obligation bureaucratique du recensement - dans l'incertitude du voyage. Le
Seigneur, en effet, n'est que de passage dans notre monde, qui ne le veut pas. C'est
Noël, à peine un véritable Noël, juste une fois par année, pas tous les jours.

Il ne pouvait qu'être pauvre, le Sauveur, pour pouvoir être réellement du côté des
plus humbles. Pour pouvoir expérimenter ce qui par les mots n'est pas croyable,
mais qui se comprend seulement en le vivant: la misère, la famine, l'oppression, la
douleur, l'abandon…

Eh bien, c'est pour cela justement que la véritable gloire de Dieu brille dans cette
nuit. Nuit magique - si vous me permettez l'expression - parce que, comme par
enchantement, tout ce qui est de la gloire humaine passe au second plan, et sur la
scène du monde surgit le Seigneur, comme défenseur des humbles, comme celui qui
rachète les perdants.

Et qui est véritablement gagnant dans la vie, avec ses complexités et ses
souffrances? Qui serait si insensé de croire que la gloire humaine soit la gloire
véritable et puisse survivre au temps?
C'est pourquoi Jésus-Christ devient le Sauveur de chacun et donc de tous.
C'est pourquoi la bonne nouvelle du Sauveur qui arrive apporte une grande joie,
pour tous.
C'est ainsi que, lorsque nous sommes face à un événement qui nous remplit de joie,
une délivrance, une guérison, un acte de justice - mais aussi une naissance, une
rencontre, une belle journée - nous pouvons apercevoir la gloire de Dieu et
comprendre que cette joie est le signe d'une joie éternelle.

À Dieu, qui nous donne la joie, le courage et l'espérance, soit la gloire dans tous les



âges. Amen.

“Et quand les anges se furent retirés d'avec eux dans le ciel, les bergers se dirent
les uns aux autres: Allons donc jusqu'à Bethléem, et voyons ce qui est arrivé, ce que
le Seigneur nous a fait connaître. Ils y allèrent donc en hâte, et trouvèrent Marie, et
Joseph, et le petit enfant, qui était couché dans la crèche. Et l'ayant vu, ils publièrent
ce qui leur avait été dit touchant ce petit enfant. Et tous ceux qui les entendirent
étaient dans l'admiration de ce que les bergers leur disaient. Et Marie conservait
toutes ces choses, les repassant dans son cœur. Et les bergers s'en retournèrent,
glorifiant et louant Dieu de tout ce qu'ils avaient entendu et vu, conformément à ce
qui leur avait été dit.”

Simona Rauch

On va voir. On verra! Combien de fois nous entendons cette expression autour de
nous? Des mots dits avec un mélange d'indifférence et de curiosité. Des mots
prononcés souvent pour terminer ses propos, pour garder ses distances, pour ne pas
trop s'engager.

On va voir. On verra! Qui parmi nous n'a jamais prononcé ces mots avec un mélange
de résignation et d'attente?
Comme si ce que nous nous attendons à voir ou que nous aimerions voir ne nous
touchait pas vraiment, comme si on pouvait simplement "attendre" de voir, comme
si on pouvait simplement "attendre", en regardant. Comme si ce qui doit arriver
arrivait en dehors de nous, ou, pire encore, sans nous. Comme si nous n'étions que
des simples spectateurs de ce qui se passe autour de nous.
Il faut dire qu'aujourd'hui nous avons l'habitude de "rester" à regarder. C'est-à-dire
que nous avons l'habitude de regarder en restant confortablement assis dans un
fauteuil. Nous avons l'habitude de regarder en restant tranquillement chez nous,
face à l'écran de la télé, de l'ordinateur, ou de la tablette.
Autrement dit, nous avons l'habitude de regarder en restant immobiles sur nos
positions. Nous avons l'habitude de regarder en tant que spectateurs, en tant
qu'observateurs plus ou moins éloignés et détachés.

Les bergers aussi auraient pu dire: on reste et on verra.
Ils ont reçu une annonce extraordinaire, ils ont entendu des mots hors du commun.



Mais ils auraient pu tout simplement dire: bon, on reste et on verra.
On reste voir ce qui va arriver. On reste voir comment les choses vont évoluer.
On reste voir si ce que les anges nous ont dit s'accomplira. On reste voir si vraiment
quelque chose va changer pour notre vie. Et pourtant, les bergers disent toute autre
chose. L'avez-vous remarqué? Est-ce que vous vous rappelez encore ce qu'ils
disent?
Allons et voyons. Non pas attendons de voir, mais allons voir.

Chères sœurs et frères, l'aptitude des bergers est complètement différente de celle
que nous assumons souvent. Ils n'attendent pas de voir, mais ils vont voir. Et ils
nous enseignent ainsi que pour voir il faut y aller!
Que pour voir il faut bouger, il faut se déplacer, il faut se mettre en route.
Que pour voir il faut sortir de chez soi, il faut sortir de nos propres habitudes et de
nos propres certitudes. Que pour voir il faut changer de point de vue, il faut assumer
des risques, il faut mettre en jeu sa propre vie.

Aujourd'hui, nous n'avons plus la nécessité d'aller pour voir. Nous pouvons
désormais tout voir, ou presque, en restant confortablement chez nous, sans nous
déplacer, sans bouger nos pies, nos jambes, nos corps. Nous pensons que pour voir
il suffise d'appuyer sur une touche ou de cliquer. Et c'est ainsi que, sans nous en
apercevoir, notre voir devient passif, un voir statique, un voir qui nous fait marcher
sur place, un voir qui nous laisse inactifs et inertes, un voir qui ne nous fait ni bouger
ni émouvoir. C'est un voir qui, ne faisant pas bouger nos jambes, ne secoue même
pas nos vies.
Tant que nous restons simplement pour voir il ne se passera rien, ou du moins rien
qui nous touche véritablement, rien qui nous implique véritablement, rien qui nous
transforme véritablement.

Allons et voyons – disent les bergers. Oui, allons et voyons – sœurs et frères!
Nous ne pouvons pas vivre Noël en restant assis ici. Nous ne pouvons pas vivre la
bonne nouvelle sans nous lever, sans laisser ce que nous sommes pour aller à la
rencontre de la joie et de la paix de Noël. Allons et voyons!

Amen.


