
Culte de l'Avent, Baden (AG) 
26 novembre 2011

Chers téléspectateurs qui vous trouvez chez vous, chers paroissiens et visiteurs, ici
dans l’église de Baden,

Quand Marie est passée par la forêt d’épines, quelque chose s’est transformé. Chez
les 2 personnages, quelque chose a bougé. Ils se sont comme réveillés, comme s’ils
repartaient à zéro. La peur que Marie avait au début et la sollicitation trop
importante se sont transformées en force et elle se met à chanter – comme nous
venons de l’entendre. Elle chante à propos de la venue de Dieu dans le monde. Elle
porte en elle la promesse de Dieu. Il existe une vieille légende chrétienne, dans
laquelle quelqu‘un d’autre veut aussi porter quelque chose de Dieu. Christophorus,
St-Christophe, était un homme d’une force incroyable. C’est ce Christophe, aux
épaules larges, qui se met au service de Dieu et ce faisant se surpasse, qui m’est
venu à l’esprit. Il porte l’enfant divin pour traverser le fleuve et échappe tout juste à
la noyade. Son nom signifie porteur du Christ.

Contrairement au paquet de muscles que représente Saint-Christophe, la «
Christophora », la porteuse du Christ – Marie - ne porte pas l’enfant sur ses épaules,
mais « sous le cœur » et elle jubile. Nullement découragée, nullement craintive,
mais remplie de reconnaissance et de hardiesse divine. Cela me rend quand même
un peu jaloux, quand j’entends Marie, cette jeune femme enceinte, chanter avec
tellement d’assurance et je constate – étonné - à quel point elle n’a pas besoin de se
donner de l’importance, à quel point elle se met si peu en valeur et à quel point elle
loue Dieu de manière si touchante et impressionnante. Et ce faisant, elle grandit
elle-même, elle se tient debout.

Magnificat anima mea dominum. Mon âme, moi-même je suis remplie et confiante et
joyeuse et forte. Je glorifie Dieu, je lui suis reconnaissante. Il est grand. C’est lui qui
m’a comblée ! Comment est-ce au juste, quand une femme se sent enceinte ?
Comment ressent-on ce miracle, cette vie offerte par Dieu, cet enfant sous son cœur
?

Une jeune mère m’a raconté sa grossesse : “Lorsque j’ai senti l’enfant en moi, j’ai eu

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2011-11-26/culte-de-lavent-baden-ag


un autre regard sur le monde. Ce qui jusque-là me préoccupait pas vraiment,
devenait tout d’un coup important pour moi, comme la pollution ou l’avenir. Je
sentais que j’avais maintenant pris une grande responsabilité, que je ne pouvais
assumer qu’avec l’aide et le concours d’autres personnes. Mais mon enfant m’a
aussi rendue forte.”
A l’époque, la grossesse de Marie n’était pas seulement une grossesse physique.
Elle était enceinte de Dieu. Je ne sais pas vraiment si on peut dire cela comme ça,
mais Maria était enceinte de Dieu . Une telle grossesse, inscrite dans le contexte de
l’Avent, ne serait pas réservée uniquement aux femmes, mais serait à la portée de
tout le monde. Pendant toute ma réflexion autour de l’Avent, je n’ai pas cessé de
penser à ça. La grossesse dans le sens de « porter Dieu » est aussi possible pour les
hommes, les personnes âgées, les grands-parents et les femmes dont le désir
d’enfant n’a pas été comblé. Comme Marie, ils peuvent mettre Dieu au monde. Dans
cette hypothèse, on peut se demander si cela se voit, lorsqu’en tant que chrétiens
nous portons Dieu en nous. Vous remarquerez sans doute que cette jeune Marie me
fascine et m’a bouleversé à plusieurs niveaux. Non, je ne suis pas intéressé par une
quelconque dévotion mariale.

Mais ce chant, ce courage l’amenant à ébranler le trône des puissants, cette
assurance qui la mène à chanter en défiant le monde des puissants, cette force de
vie pleine de promesses, cette foi de Marie…elles m’intéressent et me touchent. Je
souhaiterais que moi-même et nous, en tant qu’Eglise, nous en soyons davantage
enrichis, édifiés.

Et pourtant je suis différent de cette Marie. Les deux personnages que nous avons
vus ici avant, me sont plus proches que cette Marie. Etre impatient, s’agiter dans
tous les sens au lieu d’attendre est beaucoup plus courant chez moi. Je n’aime pas
attendre et préfère remplir les temps morts en faisant des choses. L’action et le
combat d’un Saint-Christophe me sont beaucoup plus familiers que cette jeune
femme ou vierge Marie, qui se contente de recevoir et qui attend Dieu pendant 9
mois.
Et néanmoins, elle n’apparaît pas se sentir abandonnée par Dieu.

Mais le fait est qu’« être laissé en plan» n’est pas une jolie expression et ce n’est
pas non plus un sentiment agréable. C’est une attente qui paralyse, qui fâche, qui
déçoit et qui insécurise. Plus le temps d’attente augmente, plus la force de vie et
l’espérance régressent. Et pourtant, j’admire ces personnes qui arrivent à supporter



cette insécurité, cette impuissance et cette incertitude, quand les autres les font
attendre indéfiniment ou quand la vie les fait attendre, quand Dieu ne vient pas
comme ils s’y attendaient. Oui, ça demande beaucoup d’énergie, quand on nous fait
attendre indéfiniment, quand certains, par exemple, ne tiennent pas leurs
engagements, quand l’autre ne vient pas, bien qu’il l’ait promis. Quand on est assis
et qu’on attend, et qu’on attend toujours, et qu’on ne sait plus si on s’est trompé
soi-même, si l’on n’a pas été clair et précis lorsqu’on a convenu du rendez-vous.

Le temps de l’Avent nous conduit à un dilemme. Car nous ne pouvons pas fabriquer
nous-mêmes Noël. Noël se produit aussi au travers de notre capacité à pouvoir
attendre : « J’attendrai jusqu’à ce que le temps soit venu ». Mais pendant cette
attente, je peux aussi rester bloqué. A force d’attendre, mon horizon peut se
restreindre et je peux perdre goût à la vie. Quand je reste assis trop longtemps ou
que j’attends de manière trop passive, ou que j’en attends trop des autres et aussi
de Dieu.

« Seigneur, je n’ai personne pour me plonger dans la piscine quand l'eau est agitée
… », se plaignit le paralytique résigné, après avoir attendu pendant la moitié de sa
vie en vain. Et à cet homme désabusé, Jésus dit : « Lève-toi, prends ton lit et marche
». Là on chante une autre strophe du magnificat. Là, l’ancien chant de l’Avent de
Marie est transposé, entonné d’une nouvelle manière et adapté à une situation qui
semblait être sans issue. Chaque année, l’Avent nous souffle à nouveau à l’oreille
que Dieu est déjà venu. Sa force de résurrection, la force de son courage, son
espérance sont déjà en nous.

C’est ce que signifie l’Avent : fini, terminé ! On ne nous fait plus attendre jusqu’à la
Saint Glinglin. Nous n’avons pas besoin de rester couchés et assis et d’attendre, car
Dieu est déjà venu. Dieu est en moi et en toi, un peu comme il était en Marie.

Depuis que je porte cette prédication sur Marie en « gestation », je regarde les
femmes enceintes différemment. Elles ont une démarche spéciale, ample, leur
regard sur elle-même est posé, elles dégagent quelque chose de très assuré et leurs
yeux brillent. Ça m’a vraiment frappé : elles rayonnent d’une confiance intérieure
comme si elles étaient transparentes, mais aussi vulnérables. Sûres de leur valeur et
fières.
Alors je me pose la question : et si on pouvait nous identifier comme chrétiens grâce
à notre démarche, à notre rayonnement, à nos yeux, et reconnaître que nous



sommes porteurs, « enceints » de Dieu ? Et si notre temps de l’Avent, notre attente
de Noël devenaient visibles ?

Pourquoi ne serions-nous pas plus attentifs à ce que les personnes autour de nous «
portent sous leur cœur », à ce que Dieu leur a offert de porter? Pourquoi ne serions-
nous pas plus attentifs pour remarquer les signes que Dieu grandit à travers nous et
à travers d’autres personnes ? Seul Dieu connaît – et peut-être nous avec lui – les
nombreux anniversaires de son avènement au travers de nous.

Je n’ai commencé à comprendre la signification concrète de cette « grossesse de
Dieu en nous » que lors d’un dialogue avec un ami.
Il se déclarait être débordé par la vie et une demande de rentabilité excessive, ce
qui lui a causé de graves troubles du sommeil, pour lesquels il a été obligé de
recourir à l’assurance invalidité. Mais il me disait : « Moi aussi, j’ai à offrir quelque
chose de la part de Dieu au monde. Je ne suis ni amer ni déçu. Je ne suis pas jaloux
quand d’autres maîtrisent mieux leur vie que moi. Car moi aussi, je porte quelque
chose du Christ en moi : quelques-unes de ses louanges, par exemple. J’essaie
d’être charitable envers moi et les autres. Certains sont pourvoyeurs de paix, doux
dans leur cœur. Mais à travers nous tous quelque chose de Dieu est « mis au
monde. » Son récit m’a beaucoup ému ; oui, je crois que nous portons tous en nous
quelque chose de divin, qui veut grandir, et qui a besoin de nous en tant que pères
et mères ; quelque chose à la fois de fragile et de précieux que nous pourrons
transmettre à ce monde.

C’est ainsi que je me sens dans ce temps de l’Avent : je peux me lever, et entrer
dans cette période, et entonner la louange de Marie.


