N'ayez pas peur! Comment se relever apres
I'échec

7 juin 2020
Temple d'Orzens
Vincent Guyaz

La boule au ventre !

On a tous expérimenté cette émotion : la boule au ventre. Quand on se présente a
une étape difficile ou quand on va étre confronté a un moment compliqué : les
résultats d’'un examen médical, une situation familiale complexe, dans nos réalités
de famille, de maison, de travail de société, et méme de communautés d’Eglise, il y
a de ces moments ou on a été blessé, inquiété, de ces moments ou c'est tres
inconfortable. Alors, quand on doit recommencer, on a cette boule au ventre, parce
gu’on sait qu’on va étre confronté a quelque chose de difficile, a quelgue chose qui
n'est pas gagné.

La boule au ventre !

J'imagine assez volontiers que Moise ressent cette boule au ventre quand il est de
nouveau invoqué, appelé, attendu par Dieu qui lui dit : « Remonte - on recommence
I’exercice des Tables de la Loi ! » Apres le premier épisode qui a été un échec assez
cuisant avec beaucoup de colere, avec le constat d’'un Dieu qui s'énerve et d’'un
peuple qui est a coté de la plaque, j'imagine assez volontiers combien Moise a d{
ressentir cette boule au ventre. Comme vous et moi parfois dans nos vies. On I'a
déja ressentie, vous et moi une fois ou l'autre, et on traversera une fois encore cette
émotion : cela fait partie de nos chemins de vie !

Mais Moise remonte ! Il y retourne, pas seulement parce qu’il est un personnage
hors du commun - les personnages bibliques sont en fait bien plus proches de ce
gue nous sommes, vous et moi que de ces héros fantasmés - Moise, personnage
ordinaire, qui est suffisamment encouragé, qui va retrouver de I'énergie, de la
confiance, des ressources pour retourner et surpasser sa peur.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2020-06-07/nayez-pas-peur-comment-se-relever-apres-lechec
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2020-06-07/nayez-pas-peur-comment-se-relever-apres-lechec

Je vous invite d’abord a revisiter ce qui se passe autour de I’échec : dans cette
traversée de désert, il y a ce moment constitutif pour I'histoire de tous les croyants
avec cette étape des dix commandements, de ces dix paroles qui vont accompagner
la vie sociale, religieuse, communautaire de tant de générations.

Moise est sur la montagne, il est en train de recevoir ces paroles, ces dix
commandements, et c’est la que tout se déclenche pour le peuple : le peuple
s’'impatiente, il est frustré, Moise n’est plus la, la foule s’interroge, « Mais que fait
Moise, on a besoin de lui ! ». Il tarde, alors qu’on a besoin d’un chef, d’un leader, on
a besoin d’avoir un Dieu sous la main, et la, on ne sait pas, on est entre deux eaux,
dans une zone un peu grise ; et le peuple veut son dieu, son objet, et survient la
fabrication du veau d’or.

Je le souligne, parce que quand on est dans le flou, quand c’est long, quand on a
besoin de quelque chose de maniere immédiate et que cela ne vient pas, on a
tendance a se ruer sur un palliatif. Je constate avec ce récit que tous les palliatifs qui
surgissent ainsi ne sont pas forcément bons ou féconds. Dans nos désirs de vouloir
combler nos frustrations et nos impatiences, il y a des risques - ce que fait le peuple
ici qui a enfin son dieu sous la main, le veau d’or.

Et sur la montagne, on percoit cela. Ce qui est intéressant, c’est que le premier qui
s'énerve a cause de la réaction du peuple, le premier qui se met dans une colere
monumentale a cause du veau d’or, c’est Dieu ! C'est Dieu qui sort de ses gonds : ce
peuple est définitivement incapable, irrécupérable, en permanence a désirer autre
chose! Alors, Moise le calme, il cherche a apaiser son Dieu : « Ne t'énerve pas
Seigneur, ne détruis pas ce peuple, apres tout ce que tu as investi avec lui depuis le
Pharaon, la sortie d’Egypte, la traversée de la mer Rouge, calme-toi Seigneur,
prends patience ! »

Dialogue intéressant ou c’est I'homme qui interpelle Dieu, et qui visiblement se
détend. Et juste apres, quand Moise redescend du Sinai, c’est lui qui s'énerve, parce
gu’il voit, il entend, il est a portée de main de ce peuple qui vient de fabriquer
I'idole. Moise, comme on dirait aujourd’hui, pete un cable, et fracasse les tables de
la Loi. Et cette fois, c’est Dieu qui le calme : « Moise, détends-toi ! Tu prends le
peuple, tu pars et tu vas marcher dans le désert ; tu respires, tu prends du temps,
du recul, et on en reparlera. »



Je m’arréte un instant sur cet épisode tres intéressant sur les coleres successives
d’abord de Dieu puis de Moise parce que j'y vois une belle définition, une belle
expérience de la spiritualité. La spiritualité, c’est entendre et comprendre les
émotions, les coleres, les joies de 'autre, étre perméable et disponible a ce que
I’autre ressent. L'autre avec a minuscule - celles et ceux qui m’entourent en
communauté - et avec un A majuscule : étre conscient de ce que I'a/Autre ressent,
de ses pulsations, et d’étre en interaction avec lui, de réagir. C'est ca la spiritualité,
pas seulement accomplir des rites de maniere dogmatique et figée. Parce qu'il
semblerait que Dieu bouge ! Et que nous pouvons bouger avec lui.

Je vous invite a cette spiritualité-la, pour que nous puissions nous aussi bouger et
évoluer dans nos vies.

Alors, Moise va donc retrouver les forces et les ressources quand il est appelé,
attendu pour recommencer.

Deux ressources émergent. Deux ressources pour que Moise puisse remonter. Deux
ressources pour vous et moi pour que nous puissions a notre tour avancer quand
surgissent la trouille, la peur, la boule au ventre.

La premiere ressource pour Moise : c’est le temps du désert. Je ne sais pas si vous
étes comme moi, mais dans mon souvenir, quand Moise descend de la montagne et
casse les tables de la Loi, c’est le lendemain matin qu’il recommence et qu’il
remonte.

Mais non ! Le texte raconte autrement les choses : entre les deux montées sur la
montagne, il y a le désert. On va marcher, je ne sais pas combien de jours ou de
semaines, mais on va bouger, s’aérer, prendre du recul. Le peuple redevient
nomade, on revisite ses relations les uns avec les autres. Et puis, il y a cette
fameuse tente de la rencontre dans la marche au désert, cette chapelle, ce temple
mobile ou I'on va étre rencontré par Dieu, ou I'on mdrit et I'on peut passer par-
dessus des déceptions, des frustrations. Il faut le temps du désert pour Moise - c'est
la premiere ressource.

La deuxieme ressource, c’'est l'intuition de Moise au sujet de I'identité de Dieu.
Moise a cultivé et nourri une intuition au sujet de I'identité de Dieu au fil du temps :
il a passé d’'une compréhension d'un Dieu tout-puissant, quasi magique, avec le
buisson ardent, les plaies d’Egypte a la cour du Pharaon, la traversée de la mer
Rouge, a un visage de patience et de bonté. Au fil du temps qui passe pour lui, et



pour son peuple, Moise comprend que Dieu est d’abord patient. Patient avec lui dans
ses frasques, mais aussi patient avec le peuple, avec celles et ceux qu’il
accompagne et conduit malgré leurs résistances.

Cette intuition est validée et confirmée a la fin de notre texte, quand il remonte sur
la montagne, il y a cette parole trés forte : « Le Seigneur déploie sa bonté jusqu’a
mille générations, mais il ne supporte pas le mal et il poursuit le péché et la faute
jusqu’a la troisieme ou quatrieme génération. » Cette formulation dit, je crois, ce qui
s’est construit dans son intuition : qui est ce Dieu qui I'appelle ? Avec cette
démesure : mille générations de pardon, de bonté, de deuxieme chance ; mille
générations, ca veut dire dans le vocabulaire biblique « infiniment ». On n'en a
jamais fini avec la patience et la bonté de Dieu, mes Chers !

Et en méme temps subsiste I’exigence : jusqu’a trois ou quatre générations, ca veut
dire a vue humaine, Dieu ne supporte pas l'injustice, Dieu ne supporte pas la
maltraitance, Dieu ne supporte pas la violence. Alors il maintient cette exigence qu’il
communique aux hommes et aux femmes qu’il accompagne.

Mais c’est d’abord une histoire d’équilibre : Moise peut mettre les choses dans le
bon ordre dans sa téte, dans son coeur, dans son intuition : celui qui I'appelle et qui
I’attend pour la deuxieme fois en haut de la montagne, c’est d’abord un Dieu
patient. Cette conviction s’est déposée en Moise au fil du temps.

Alors il peut remonter, parce qu'il sait quel Dieu I'attend : un Dieu qui comprend les
détours que nous prenons parfois dans notre vie.

C’est donc riche de tout cela que Moise peut passer par-dessus cette boule au
ventre, tout en restant conscient qu’il y aura encore d’autres épreuves et d’autres
échecs - comme nous sommes nous aussi conscients qu'il y aura encore d’autres
étapes compliguées, des choses qu’on rate, des choses que nos proches ratent, qui
nous affectent et qui nous font mal. Mais ces boules au ventre, parfois tellement
boulonnées en nous, j'entends qu’avec le temps qui passe on peut les surmonter,
avec le temps du désert, en changeant de rythme avec nous-mémes, avec les
autres et avec Dieu : allons respirer et nous laisser retrouver autrement. Temps de
désert dans nos rythmes souvent effrénés ou comme avec le souvenir de ce texte,
c’'est déja demain que je dois tout résoudre. Le temps joue en notre faveur.
Laissons-nous conduire au désert.



Et puis a notre tour, nourrissons, cultivons cette intuition de I'identité de Dieu : un
Dieu patient et généreux. En nous confrontant régulierement, quotidiennement au
témoignage des Ecritures saintes : ce que la Bible dévoile de I'identité de Dieu, et au
témoignage des hommes et des femmes qui nous ont encouragés et nous
encouragent aujourd’hui encore autour de nous.

Ne laissons pas notre vision de Dieu étre enfermée dans une conscience réductrice.
Jusqu’a mille générations, mes Chers !

Je nous souhaite cela, pour les boules au ventre qui nous habitent ce matin, ou qui
nous rattraperont encore une fois ou l'autre. Souvenez-vous de Moise, de son temps
au désert, de son aération, de sa rumination, et implique-toi, engage-toi dans cette
construction de ton intuition de qui est ce Dieu généreux pour toi.

Amen.



