
Paul, héros de l'Odyssée: Luc présente comment
lire son œuvre et notre propre existence 
20 octobre 2019
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Marc Pernot

Dans la Genève de Calvin, la population apprenait à lire en lisant et en interprétant
la Bible ; du temps de Luc, les élèves apprenaient à lire et à réfléchir dans l’Iliade et
l’Odyssée (c’est ce que rapporte Platon dans Protagoras). Par conséquent, quand le
lecteur de l’époque découvrait cette aventure de Paul dans l’œuvre de Luc, le
parallèle avec Ulysse devait lui sauter aux yeux:

- Paul comme Ulysse arrivent sur leur île en nageant, portés par des bouts de bois.
- Tous les deux seront reçus chez le premier personnage d’une île dont les habitants
sont merveilleux de bonté et d’art de vivre en paix.
- Tous les deux y sont pris pour un dieu.
- Tous les deux reçoivent de riches cadeaux en partant et peuvent atteindre ensuite
sans autres difficultés le but de leur voyage.
- Et même le bateau de Paul a pour enseigne « Les Dioscures », autres personnages
de l’Odyssée.

On peut dire que Luc insiste pour que son lecteur reconnaisse dans ce récit celui de
l’Odyssée. C’était évident pour ses lecteurs, comme ce le serait pour nous en lisant
un livre où le héros guérirait un lépreux, marcherait sur l’eau et serait crucifié : nous
n’aurions aucun doute que cela évoque le Christ des évangiles.

Luc nous fait un immense cadeau avec cette passerelle. Car s’il est fort utile de lire
la Bible soi-même, encore faut-il savoir comment la lire. En reprenant l’Odyssée de
cette façon, Luc nous précise le mode d’emploi de son évangile et du livre des Actes
: Luc invite son lecteur à lire son texte comme les Grecs de son époque lisaient
l’Odyssée.

Plus exactement, Luc invite à faire une première lecture de son évangile et des
Actes des apôtres comme nous le ferions d’un récit – ce que ses livres sont, car

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2019-10-20/paul-heros-de-lodyssee-luc-presente-comment-lire-son-oeuvre-et-notre-propre
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2019-10-20/paul-heros-de-lodyssee-luc-presente-comment-lire-son-oeuvre-et-notre-propre


Jésus et Paul ne sont pas pour Luc des personnages fictifs. D’ailleurs, à partir du
chapitre 16 du livre des Actes, Luc a rejoint l’équipe de l’apôtre Paul et il se met à
rédiger son texte à la première personne du pluriel.

Quand son lecteur arrive au dernier chapitre de son œuvre, il tombe sur cette
reprise de l’Odyssée et cela l’invite à recommencer sa lecture au début selon une
seconde façon de le lire, avec cette fois la trousse à outils servant habituellement à
interpréter l’Odyssée d’Homère. C’était quelque chose que n’importe quel enfant
ayant appris à lire savait faire à l’époque, prenant l’Odyssée de bout en bout comme
une allégorie de notre propre existence.

Les livres de Luc deviennent alors des livres qui parlent de nous-mêmes, de notre
vie, et ces textes nous aident à devenir nous-mêmes, à chercher quelle est notre
odyssée personnelle et à y être fidèle, comme le dit Paul en comparant sa vie à une
course de fond (Philippiens 3, 12-14).

En lisant l’Odyssée, la question n’est pas d’apprendre avec Ulysse comment vaincre
un cyclope ou résister aux sirènes, car il y a peu de chance qu’il nous arrive ce
genre de choses. La question est de progresser dans ces deux qualités d’Ulysse :

1. Il sait quelle est sa priorité des priorités – il en a fait le but de son odyssée – et il y
reste fidèle même quand Calypso lui offre l’immortalité.
2. Ulysse est le héros « aux mil ruses » lui permettant d’avancer malgré les
obstacles et les tentations. Ces pièges figurent bien entendu ce qui pourrait nous
bloquer dans notre cheminement, ou de belles choses qui pourraient nous faire
oublier notre priorité ultime.

Dans un sens, nous retrouvons dans ce thème de l’odyssée quelque chose qui
s’approche de l’histoire des Hébreux dans la Torah ; depuis la mise en route
d’Abraham par Dieu avec cette parole : « Va vers toi-même », de traversées en
tentations, jusqu’à arriver en « terre promise » qui sera leur chez-eux, comme
Ulysse veut rejoindre Ithaque où demeurent ceux qu’il aime.

Bien sûr, cette histoire non plus n’est pas une question pour nous d’histoire ni de
géographie. Et les Pâques chrétiennes donnent une relecture de cette saga au sens
spirituel, afin de vivre en Christ cette bénédiction qui nous libère, qui nous met en
route, qui nous conduit « vers nous-mêmes » et notre propre vie.



Dans cette seconde lecture que Luc nous propose de faire, les aventures de Jésus ou
de Paul deviennent des paraboles nous apprenant à lire notre propre existence. La
tempête que calme Jésus, comme les naufrages dont Paul est sauvé, sont ceux de
notre vie (chacun les siens, et c’est parfois terrible). Les miracles parlent de ce que
nous pouvons vivre comme bonnes surprises venant de Dieu. Les vipères – dont la
foi nous rend vainqueurs – sont celles de notre propre tentation. L’héroïsme de Paul
comme celui d’Ulysse dans l’accomplissement de leur vocation parlent de nous. Ces
textes parlent de ce courage d’aller de l’avant en étant animé par ce en quoi nous
croyons, Paul animé par la foi en Christ, Ulysse par le désir de retrouver les siens.

Ce qui est remarquable dans ces héros odysséens, c’est leur capacité d’adaptation.
Ulysse est appelé dès les premiers vers de l’Odyssée d’homme « aux mil ruses », en
grec « polytropos », qui s’adapte de mil façons à ce qui lui arrive. De même, Paul
explique qu’il est amené à se faire « tout à tous » (1 Corinthiens 9, 22), ce qui n’est
pas être un caméléon, au contraire, c’est être soi-même et faire attention aux autres
de façon à trouver la juste façon d’agir dans les circonstances, sans perdre de vue le
but ultime de son odyssée. C’est une association de fidélité, de liberté et de
créativité. C’est de l’amour et de l’intelligence. C’est être libéré par la confiance en
Dieu du carcan de règles fixées ou dictées, comme dans cette belle méthode de
réflexion de l’apôtre Paul : « Tout m’est permis, mais tout n’est pas utile, tout m’est
permis, mais je ne me laisserai asservir par quoi que ce soit même pas par l’église,
ni par lui-même. Tout est permis, mais tout ne construit pas. » (1 Corinthiens 6, 12
et 10, 23)

Dans un sens, Luc honore ainsi son ami Paul en le présentant comme un héros
odysséen. D’un autre côté, c’est aussi une façon de le relativiser en lui donnant le
statut d’une figure idéale. Cela nous libère de la simple obéissance ou d’une
imitation à la lettre pour chercher comment vivre notre propre fidélité dans les
moments difficiles ou dans les délicieuses tentations. C’est très libérant et très
inspirant. D’ailleurs, Luc assume cette complexité de l’existence humaine, et je
pense que c’est une autre clé importante qu’il nous donne dans ce texte très
particulier qui termine son œuvre.

Contre l’intégrisme

Auprès de Paul, Luc a bien constaté que dans le Dieu de Jésus-Christ, nous avons la
vie en abondance. Cette foi est devenue pour eux le moteur et le but de leur



odyssée. Seulement, dans ce dernier épisode, les barbares qui les accueillent et qui
ne connaissent pas le Christ incarnent une belle humanité, généreuse, bonne,
accueillante, miséricordieuse, même envers un homme qu’ils pensent être un ancien
criminel, et cela par simple philanthropie. Luc a repris cela dans l’Odyssée avec les «
Phéaciens, peuple proche des dieux ». Luc a laissé cette présentation parfaite de
barbares non croyants, comme il rapporte aussi dans son évangile les louanges de
Jésus pour la foi championne du monde d’un centurion romain (Luc 7, 9). C’est très
significatif, d’autant plus important que l’évangile affirme avec force et conviction
que Christ est la vie.

Le récit de ces bons barbares devrait casser tout intégrisme : non, il n’y a pas d’un
côté le monde extérieur terrible et rempli de mauvaises personnes diaboliques, et
d’un autre côté les chrétiens bien baptisés comme il faut et ayant reçu l’Esprit-Saint
et donc sauvés. Jean dira également que «quiconque aime est né de Dieu et connaît
Dieu, car Dieu est amour» (1 Jean 4, 8), avant de remarquer qu’il y a des personnes
qui prétendent aimer Dieu sans aimer leur frère. Avant de conclure, Luc nous aide
contre la tentation de l’intégrisme, qui menace tout homme juste.

Même les meilleurs sont pécheurs

L’épisode du serpent mordant Paul va également dans le sens de la complexification
des modèles, et donc une invitation à ouvrir notre interprétation de ces textes. Car
après avoir présenté de divins barbares, c’est le héros qui devient limite. En effet, la
main évoque notre action créatrice et le serpent évoque dans la Bible la tentation.
Ce texte nous suggère que Paul a été tenté de mal agir. Le diagnostique des
barbares est alors logique, il devrait enfler et tomber dans la mort, car c’est bien
l’effet de l’égoïsme sur nous. Le combat héroïque de Paul est ici à l’intérieur de lui-
même, et il est à l’intérieur de nous.

Quelle était cette tentation de Paul? Peut-être de profiter de cette aventure pour
s’échapper des griffes des Romains et trouver refuge au milieu de ce peuple ? Peu
importe la tentation de Paul puisque nous avons chacun les nôtres. Paul reconnaît
d’ailleurs cette force de la tentation dans un fameux passage de la lettre aux
Romains (7, 19-25) où il dit : « Je ne fais pas le bien que je veux, et je fais le mal que
je ne veux pas. Misérable que je suis ! Qui me délivrera de ce corps de mort ?
Grâces soient rendues à Dieu en Jésus-Christ notre Seigneur ! »



Le texte de Luc va dans le même sens, pour que la tentation se détache de notre
agir, Luc nous invite ici à alimenter le feu de l’Esprit, le feu de la gratitude pour ceux
qui nous traitent bien, le feu de sa sagesse de philosophe grec, le feu de notre
conscience comme la philanthropie du peuple de cette île. Remettre du bois sur ce
feu et y agiter notre main pour que notre serpent se détache.

Tout le monde est un petit peu divin

Ce texte a également quelque chose de très particulier en ce que Paul se laisse
prendre pour un dieu sans protester. C’est tout à fait unique dans le livre des Actes
où chaque fois que cela arrive, Pierre, Paul ou Barnabé protestent vigoureusement
contre cela, et quand Hérode se laisse traiter de dieu sans réagir, il finit mangé tout
vivant par de la vermine. Pourtant, Luc assume ici de copier l’Odyssée où Ulysse va
être honoré comme un dieu par les Phéaciens.

Cela aussi brouille et complexifie les repères trop simplistes que nous pourrions
avoir. C’est vrai que ce serait de la folie de se prendre pour un dieu, ce n’est
pourtant pas complètement faux puisque Dieu nous donne de son Esprit, Dieu nous
donne le pouvoir d’aimer et d’aider ceux qui viennent à nous à être plus en forme
comme Paul le fait ici. Ce texte nous invite à accepter et à assumer l’incroyable
nouvelle de notre divinité (relative, mais bien réelle). Et à reconnaître que quelque
chose de la perfection de Dieu peut inspirer même la plus païenne des personnes,
comme ce peuple qui les accueille. Paul a donc dû considérer, comme le dit Jean,
que puisqu’ils aiment, sans doute ces barbares « étaient nés de Dieu et
connaissaient Dieu » (1 Jean 4, 8). C’est peut-être parce que Paul reconnait ainsi
qu’ils sont proches de Dieu qu’il ne leur annonce même pas l’évangile du Christ
alors qu’il avait là du temps devant lui et une bien belle opportunité, non ?

Le devoir de vacances

Enfin, autre chose surprenante, Paul, le héros courant de toutes ses forces vers son
but tout au long du livre des Actes, fait manifestement ici une pause. Nous le voyons
ici tranquillement manger et boire, se réchauffer, profiter d’une confortable et
amicale hospitalité. Quand on lui demande, il donne un coup de main à ses hôtes, il
reste sympa, mais il a mis sa vocation d’apôtre de côté.

Jésus aussi, particulièrement dans l’évangile selon Luc, prend des temps pour prier,



seul. Mais c’est là encore, un temps utile et productif, une course tendue vers le but.
C’est comme un temps de shabbat, même si ce n’est pas le samedi ou le dimanche
matin, bien sûr. Un temps d’inspiration pour mieux se préparer à servir.

Mais ici, Paul prend trois mois de bon temps, et c’est bien. Ce texte ouvre un espace
dans cette belle respiration de la vie croyante faite de temps d’action et de temps
de contemplation. C’est comme pour la terre, il y a le temps des semailles et celui
de la moisson, et puis la terre a aussi besoin parfois d’un temps de jachère, un
temps d’hivernage, comme le dit ce récit des Actes, faisant contrepoids avec le
reste du livre, l’humanisant.

Quand nous ne faisons rien d’utile, c’est parfois sage, utile et juste. Parfois nous ne
faisons rien parce que nous avons simplement succombé à la morsure du serpent de
notre tentation à flemmarder. La tentation serpentine est parfois celle de l’activisme
: de ne se sentir exister que quand on produit, ou que quand on prie. Comment
savoir si notre désir de repos, d’activité ou de prière est une mauvaise tentation ou
ce qui est juste à ce moment là ? Là encore, il est bon d’alimenter le feu et d’agiter
notre désir dessus.

La vie éternelle ET la vie en ce monde

Finalement, les vacances de l’apôtre Paul se terminent, il prend « un bateau qui
portait les Dioscures comme enseigne. » Par ce détail tiré de l’Odyssée, Luc vient
nous aider encore en complexifiant nos schémas sur un point important de la foi.
Pour bien des religions et philosophies de part le monde, le but de l’odyssée
humaine est l’éternité dans un au-delà qui chante. Ulysse, lui, a refusé ce cadeau
que lui offrait « Calypso, nymphe à la belle chevelure », parce que son odyssée a
pour but de vivre en paix parmi les siens.

La Bible hébraïque préfère également de ne pas penser à la vie future pour mettre
en valeur la qualité de la vie en ce monde avec Dieu et par Dieu. Faut-il choisir soit
l’un soit l’autre ? Les Dioscures (Castor et Pollux) se partagent entre la vie dans l’au-
delà et la vie dans ce monde-ci. Dans un sens, c’est comme cela que l’évangile du
Christ et l’apôtre Paul voient notre existence: nous sommes déjà ressuscités (Jean 5,
24 ; Eph 2, 6; Col 2, 12), nous sommes comme Paul, portés aujourd’hui par un temps
qui est à l’enseigne de ces deux jumeaux, un temps qui est à la fois la vie éternelle
avec Dieu et la vie présente avec ceux que nous aimons.



Amen.

------------------------------------------

La Bible et l’Odyssée

L’Odyssée d’Homère et la Bible ont bien des choses en commun :

1. Ces deux œuvres forment la fondation de notre culture et elles ont commencé à
irriguer notre réflexion vers le VIIIè siècle avant Jésus-Christ, époque
extraordinairement féconde.
2. La plupart des gens connaissent vaguement ce qui est dans l’Odyssée et dans la
Bible mais seules des personnes très cultivées les ont lu.
3. Ce qui est bien dommage car ces deux œuvres ont été composées dans le but
d’inspirer leur lecteur en ce qui concerne sa propre existence particulière.

Savoir lire, et lire effectivement ces deux œuvres pourraient avantageusement faire
partie du socle de base de l’éducation.

Actes 28, 1-14

Ce passage raconte la toute dernière aventure de l’apôtre Paul en voyage pour
Rome. Il a été fait prisonnier par les Romains plusieurs années auparavant, à
Jérusalem, et de là, il est amené vers Rome en bateau pour être jugé. Juste avant cet
épisode, leur navire a été pris dans une tempête terrible, et s’est brisé contre un
récif. Les naufragés, dont Paul, s’accrochant à des débris du bateau nagent et
rejoignent la côte.

1Une fois hors de danger, nous avons appris que l’île s’appelait Malte. 2Les
autochtones se sont révélés avoir une philanthropie extraordinaire. En effet, ils nous
accueillirent tous en allumant pour nous un grand feu, car la pluie s’était mise à
tomber, et il faisait froid. 3Paul ayant ramassé une brassée de bois mort la jeta dans
le feu, la chaleur en fit sortir une vipère qui s’accrocha à sa main. 4Quand ils virent
cet animal qui pendait à sa main, les autochtones se dirent les uns aux autres :
« Cet homme est certainement un meurtrier pour qu’ayant échappé à la mer, la
justice divine ne lui permette pas de vivre. » 5Paul, en réalité, ayant secoué la bête
dans le feu, ne souffrait d’aucun mal. 6Eux s’attendaient à le voir enfler, ou



subitement tomber mort ; mais, après une longue attente, ils observèrent qu’il ne lui
arrivait aucun mal. Changeant alors d’avis, ils proclamèrent : « C’est un dieu ! »
7Il y avait, dans les environs, un domaine qui appartenaient au premier personnage
de l’île, nommé Publius. Il nous nous fit une réception de trois jours, puis il nous
hébergea amicalement. 8Son père se trouvait alors alité, en proie aux fièvres et à la
dysenterie. Paul s’étant rendu à son chevet, il pria et lui imposa les mains, et le
guérit. 9Par la suite, tous les autres habitants de l’île qui étaient malades venaient
et étaient guéris. 10Ils nous ont donné de multiples marques d’honneur et, quand
nous avons pris la mer, tout ce dont nous pourrions avoir besoin.
11C’est trois mois plus tard que nous avons pris la mer sur un bateau qui avait
hiverné dans l’île; il était d’Alexandrie et portait les Dioscures comme enseigne.
12Nous avons débarqué à Syracuse pour une escale de trois jours. 13De là, bordant
la côte, nous avons gagné Reggio. Le lendemain, le vent du sud s’était levé et nous
sommes arrivés le surlendemain à Pouzzoles. 14Nous y avons trouvé des frères qui
nous ont invités à rester sept jours chez eux. C’est ainsi que nous sommes arrivés à
Rome.

Odyssée, Vème chant

Par bien des points, cet épisode des aventures de l’apôtre Paul se rapproche d’un
épisode de l’Odyssée, précisément la dernière aventure d’Ulysse, avant d’arriver, lui
aussi, au terme de son voyage. Je ne peux pas vous le lire en entier, mais vous
pourrez néanmoins faire le rapprochement, je pense, avec ce très court résumé qui
existe dans le Vème chant de l’Odyssée, quand Zeus annonce ce qu’il prépare :

Ainsi parle Jupiter à Mercure son fils bien-aimé : « Toi qui fus toujours notre
messager fidèle, cours dire à Calypso, nymphe à la belle chevelure, que ma ferme
résolution est celle-ci : que le courageux Ulysse revienne dans sa patrie, et qu'il
parte sans secours des hommes et des dieux.
Ce héros, souffrant mille douleurs et abandonné seul sur un radeau fait de bouts de
bois assemblés, arrivera le vingtième jour dans la fertile contrée des Phéaciens,
peuple proche des dieux. Les Phéaciens honoreront Ulysse comme un dieu, ils le
conduiront ensuite dans sa chère patrie après lui avoir donné de l'or, du bronze et
des vêtements en plus grande abondance qu'Ulysse n'en eût rapporté d'Ilion s'il fût
revenu sans malheur avec sa part du butin. »


