"Ora et labora" et célébrer la Vie. Trilogie en
attendant la Féte des Vignerons 2019

23 juin 2019
Temple de La Tour-de-Peilz
Sabine Pétermann-Burnat

« Rien de nouveau sous le soleil ! » Ah oui, vraiment ? Tout ne serait qu’écran de
buée. Rien de durable, rien de solide, tout serait vain. Alors a quoi bon travailler,
progresser dans la vie ? A quoi bon se casser la téte & vouloir changer le monde si
de toute facon, c’est pour rien ? Ma parole, ce Qohéleth, c’est un pessimiste, un
homme blasé, désabusé, démoralisant, un « a-quoi-bon-iste » !

A vrai dire, on ne sait pas qui est Qohéleth, si ce n’est que son texte a
vraisemblablement été rédigé au 3eme siecle avant Jésus Christ. On pourrait
imaginer un vieil ermite qui prend sa plume pour faire un bilan de ce qu’il a
découvert et expérimenté a la fin de sa vie. C'est le texte d’'un homme qui propose
une analyse lucide sur ce qu’il observe de I'existence humaine et du monde. Le
Qohéleth, également appelé I'Ecclésiaste, est d’ailleurs considéré comme le premier
philosophe juif. Il réévalue constamment la pensée traditionnelle a la lumiere de la
pensée grecque.

D’emblée il pose le cadre : I’environnement dans lequel vit I’étre humain est
permanent. Les efforts de I’'homme pour échapper a sa condition sont inutiles.
Qohéleth contemple le monde. Il décrit son cadre de vie, les éléments primordiaux,
sans gqu'il n'apporte, pour autant, de solution au mystere de 'univers et de
I’existence humaine. La terre, le soleil, le vent, la mer sont les quatre éléments
primordiaux de la cosmologie grecque. Rien n’est jamais terminé, les cours d’eau
ont beau s’écouler dans la mer, elle n’est jamais remplie. Tout est un perpétuel
recommencement.

« Rien de nouveau sous le soleil, ce qui a été, sera. » Ce sont des paroles qui nous
prennent a rebrousse-poil, tellement nous avons le sentiment de vivre une époque
révolutionnaire. La technologie fascine ! Mais si la technologie a beaucoup évolué,
I’humain lui, ne change pas et le monde reste son unique horizon.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2019-06-23/ora-et-labora-et-celebrer-la-vie-trilogie-en-attendant-la-fete-des
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2019-06-23/ora-et-labora-et-celebrer-la-vie-trilogie-en-attendant-la-fete-des

Le Qohéleth ne vivait pas hors-sol lorsqu’il écrit ce texte. Il voit certainement qu'il y
a du nouveau au Proche-Orient, ou il vit : I'invention de la roue, l'irrigation,
I’agriculture. Assurément, on n'a pas cessé de faire des progres, il le sait bien ! Ce
ne sont pas des progres technologiques dont il parle, mais il parle de I’lhumain.
Qohéleth relativise I'innovation et la capacité a agir sur le cours des choses. Une
pensée « poil a gratter » qui heurte de plein fouet I'idée de progres.

Dans la tradition biblique, Qohéleth est le premier a avoir introduit I'expérience
comme critere de vérité. Expérience qui reste inaccessible a autrui. Raison pour
laguelle la lecon des événements du passé est toujours oubliée. En réalité,
I’expérience humaine ne se capitalise pas au fil des générations. A chaque
génération tout est a refaire. Qohéleth souligne ici la limite de la transmission de
notre expérience aux générations futures. Bien s(r, on se souvient des faits, mais
pas de la lecon des faits. L'expérience humaine ne se transmet pas et c’est
probablement la, le principal frein au progres.

Que nous reste-t-il apres une critique aussi radicale ? Pour Qohéleth, I’étre humain
ne peut pas progresser s'il ne se reconnait pas dépendant de la transcendance
divine. L'homme peut faire ce qu’il veut et avoir les instruments les plus
perfectionnés, mais s’il imagine gu’il a sa raison d’étre en lui-méme, alors il reste
enfermé dans son temps. Pour Qohéleth, la vie est I'unique valeur. Dieu est la
Source, le Vivant, la transcendance insondable. Son nom est I'imprononcgable : « Il
est au ciel. »

La vie est entre les mains de Dieu seul. La pensée de Qohéleth est un plaidoyer pour
une simplicité de vie : jouir de maniere responsable de la vie que Dieu donne, se
souvenir de sa brieveté et de la nécessité d'en rendre compte a Dieu. Par
conséquent, I'agir humain ne devrait étre soumis a aucune forme d’utilitarisme. Et
c’est assez difficile d’entendre ce texte dans une culture de I'efficacité qui gangrene
tous les secteurs de la vie, y compris domestique ou la vie d'église.

Oui, la vie est entre les mains de Dieu seul. Ce texte invite a rester critique sur la
réalité du monde actuel, tout en retrouvant un rapport équilibré entre notre agir et
notre rapport a Dieu. Et la devise des moines bénédictins, « ora et labora », prie et
travaille, prend ici tout son sens. Planter et prier, c'est un tout. Et nous ne sommes
ni I'origine, ni la finalité de la vie. Nous recevons la vie. La vie est un mystéere qui



nous surplombe. Qohéleth nous invite a nous décentrer de nous-mémes, nous qui
sommes toujours tentés de nous prendre pour le centre de |'univers. Le neuf vient
de Dieu seul et le sens profond de la vie humaine n’est ni dans le monde, ni au coeur
de son action : il est en Dieu.

La vie est entre les mains de Dieu seul. Qohéleth invite a prendre du recul par
rapport au monde qui nous entoure, sans sacraliser la nature. Le respect de la
nature s’inscrit dans le respect de la création de Dieu, dont nous faisons nous-
mémes partie. Dans le monde paysan ou viticole, on se moque parfois des citadins
qui font preuve d’une certaine naiveté dans leur approche de la nature. Tout ce qui
est naturel serait positif, sacré. Or, il y a aussi de la violence dans la nature, des
forces mortiferes qu’il s’agit de conjurer. Pensez au gel du premier printemps sur les
bourgeons, au mildiou ou a I’'oidium qui depuis la fin du 19eme siecle ravagent les
coteaux du Lavaux et d’ailleurs.

Cela dit, aujourd’hui, plus que jamais, je crois qu’il est fondamental de repenser les
liens entre I’lhumanité et la nature. Apres tant d’années ou I'on a considéré la nature
comme une pure réalité matérielle, explicable et sans esprit, comment aujourd’hui
redécouvrir en quoi la nature est une entité vivante ? Comment retrouver une
communion avec la Terre, voir méme avec le cosmos tout entier ?

Tout est en interaction avec tout. Et il s’agit de se relier, de s’unir, sans se confondre
avec Dieu et le cosmos, dont nous faisons partie. lls ont chacun leur identité propre
et leur autonomie. Ni autodéification de I'homme et abaissement de la nature a
I’état d’objet, qui conduit a I'exploitation forcenée des ressources naturelles. Ni
divinisation de la nature, en réduisant I’"homme a I'état de pure nature, une espece
simple parmi d’autres, plus ou moins dégénérée, plus ou moins perturbatrice. La
crise écologique est certainement une opportunité pour dépasser ces deux manieres
d’envisager les choses et prendre en compte le complexe et le paradoxal. Oui, nhous
sommes a la fois unis a la nature, mais sans confusion, distincte d’elle, mais sans
séparation, occupant une place a part, mais sans cesser d’en étre pleinement
intégrante a cette nature.

A partir de son expérience spirituelle et sa méditation biblique, Grégoire de
Naziance, un Pére de I'Eglise du 4&éme siécle, considérait I’étre humain comme un
microcosme. Un animal faconné a partir de la terre et créé a I'image de Dieu. Ayant
a la fois un corps qui a des besoins matériels et une ame capable de s’élever vers



les plus hautes spheres de I'esprit, pour participer a la vie divine.

Nous sommes a la fois les pieds sur terre et la téte dans le ciel, appartenant a deux
réalités : visible et invisible, temporelle et éternelle. Oui, nous avons nos racines au
ciel et nous sommes appelés, entre terre et ciel, a accomplir notre humanité en
ceuvrant avec la Vie et en participant, de maniere créative, a son mouvement et a
son abondance.

La vie est entre les mains de Dieu seul. « Au commencement était la Parole, la
Parole avec Dieu (...). Par elle tout est venu (...). En elle, la vie », nous dit
I’évangéliste Jean. La Parole, au sens biblique, est plus qu’un simple langage. A la
différence du dieu paien qui ne parle pas - au mieux il envoie un oracle qu’il s’agit
de décrypter, sans échange - le Dieu de la Bible est Parole, une Parole qui crée du
neuf. Mais lorsque Jean dit que la Parole est au commencement de toute chose, cela
induit que I'humain n’est pas un simple réceptacle d’'une Parole de Dieu figée. Mais il
peut entretenir une relation de Parole, afin de laisser la Parole divine entrer en
résonance avec sa propre parole.

Mais attention ! Employer le terme de « Parole de Dieu » est toujours un peu délicat.
Il faut étre prudent avec les « Dieu m’a dit, c’est une Parole de Dieu, etc. », car la
Parole échappe a toute tentative de circonscription, méme dans les Ecritures
saintes.

Hier comme aujourd’hui, la Parole s’exprime le plus souvent la ou on I'attend le
moins. Par exemple dans les respirations, les silences, les creux et les pointillés de
I’histoire, dans l'intuition, I'émotion, la culture, I'art, la musique, la littérature ou la
poésie. A travers les relations, la priére, la contemplation de la nature, le travail, le
chant, la célébration liturgique ou profane. C’'est dans les fissures de nos terres gque
la Parole se faufile et agit en secret. Et je crois fermement que le mystere de la Vie,
ce n’est pas une « connaissance sur... », mais une « expérience de... ». Ca se sent,
ca se vit, ca se go(ite et cela se célebre.

Amen.

Dieu seul est lumiere, mais nous pouvons la faire briller aux yeux de tous.
Dieu seul est vie, mais nous pouvons rendre aux autres le désir de vivre.



Dieu seul peut faire ce qui parait impossible, mais nous pouvons faire le possible.



