
Se réjouir de bien faire et de se faire du bien 
30 décembre 2018
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Marc Pernot

La fin d’une année civile, et certains anniversaires qui nous sont personnels, nous
rendent sensibles au temps qui passe. Ou plutôt au fait que nous passons, et
comment mettre à profit les surprises de l’année future ?

La Bible pourra-t-elle nous aider à prendre de la hauteur et de la profondeur face à
l’histoire de notre vie ? Savoir que faire par nous-mêmes et qu’attendre de Dieu ? Je
le pense.

Je vous propose de lire ensemble un texte à la fois curieux et célèbre au chapitre 3
du livre de l'Ecclésiaste (Qohélèt), livre très philosophique et subtilement spirituel.

Livre de l'Ecclésiaste 3:1-14
Il y a un rendez-vous pour tout, un temps pour chaque chose sous le ciel :
un temps pour mettre au monde et un temps pour mourir ;
un temps pour planter et un temps pour arracher ce qui a été planté ;
un temps pour tuer et un temps pour guérir ;
un temps pour démolir et un temps pour bâtir ;
un temps pour pleurer et un temps pour rire ;
un temps pour se lamenter et un temps pour danser ;
un temps pour jeter des pierres et un temps pour ramasser des pierres ;
un temps pour étreindre et un temps pour s'éloigner de l'étreinte ;
un temps pour chercher et un temps pour perdre ;
un temps pour garder et un temps pour jeter ;
un temps pour déchirer et un temps pour coudre ;
un temps pour se taire et un temps pour parler ;
un temps pour aimer et un temps pour détester ;
un temps de guerre et un temps de paix.
Quel avantage le travailleur retire-t-il de son travail ? J'ai vu la tâche que Dieu donne
à l’humain pour lui répondre. Tout ce qu'il fait est bon en son temps ; il a même mis
dans leur cœur l’éternité, bien que l’humain ne puisse pas saisir l'œuvre que Dieu

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2018-12-30/se-rejouir-de-bien-faire-et-de-se-faire-du-bien


fait du commencement jusqu'à la fin.
Je le sais : Il n'y a de bon pour eux, qu’à se réjouir de faire du bien (et de se faire du
bien) pendant leur vie ; et aussi que, pour tout humain, de manger, boire et voir le
bien au milieu de son travail est un don de Dieu.
Je sais que tout ce que Le Dieu fait durera pour l’éternité : Il n'y a rien à y ajouter et
rien à en retrancher. Le Dieu a fait qu'il nous étonne. Ce qui est a déjà été, et ce qui
sera a déjà été, Le Dieu recherche ce qui est perdu.

Évangile de Jésus-Christ selon Matthieu 19:14-15
Jésus dit : Laissez faire les enfants, ne les empêchez pas de venir à moi ; car le
royaume des cieux est pour ceux qui sont comme eux. Puis Jésus les bénit en leur
imposant les mains et partit de là.

Première lettre de l’apôtre Paul aux Thessaloniciens 5:16-23
Réjouissez-vous toujours, priez continuellement, rendez grâce en toute circonstance
: telle est, à votre égard, la volonté de Dieu en Jésus-Christ. N'éteignez pas l'Esprit,
ne méprisez pas les messages de prophètes, examinez toute chose : retenez ce qui
est bien, écartez-vous du mal de toute sorte.
Que le Dieu de la paix puisse vous sanctifier lui-même tout entier !

Avec son « il y a un temps pour tout... » et ses choquantes paires d’actions
contraires, l’Ecclésiaste affirme que la même action peut être bonne à un moment et
mauvaise à un autre. Cela choque le moraliste qui va taxer cela de relativisme, cela
scandalise l’intégriste qui va parler de blasphème contre la volonté de Dieu qu’il
croit posséder. L'Ecclésiaste est ainsi très libérant pour nous et cela est d’un grand
secours car ces morales présentées comme absolues font un mal terrible en venant
culpabiliser la personne au pire moment de sa vie, ce qui est bien cruel. Par
exemple, le divorce ou l’avortement ne sont pas de bonnes choses dans l’absolu,
pourtant, dans la vie réelle il peut exister des situations où c’est néanmoins la moins
mauvaise des solutions, et qu’il est temps de faire cela malgré tout.

Cela dit, l’Ecclésiaste ne dit pas que tout est égal et que nous pouvons faire
n’importe quoi. Nous savons bien que cela reviendrait à laisser le chaos entrer dans
notre existence et à être source de chaos autour de nous, avec son lot
d’augmentation de la souffrance. Ce n’est pas ce que propose l’Ecclésiaste. Au
contraire. Il propose de travailler sur nous-mêmes avec l’aide de Dieu afin d’être
capable de trouver nous-mêmes une bonne réponse aux questions parfois brutales



que nous pose la vie. L'Ecclésiaste reconnaît que cela n’est pas facile ni confortable.

En conclusion à cette liste étrange il dit : « Quel avantage le travailleur retire-t-il de
son travail ? J'ai vu la tâche que Dieu donne à l’humain pour lui répondre. » (3, 9) Le
texte sous entend, par un jeu de mots sur les verbes hébreux, que ce devoir de
répondre personnellement est une véritable croix pour nous. Comment en serions-
nous capables ?

L’Ecclésiaste nous a libéré des règles brutales. Comment aurons-nous maintenant
assez de clairvoyance et de sagesse pour trouver par nous-mêmes un bon chemin ?
Et ensuite comment avoir assez de maîtrise de soi pour faire ce que l’on a décidé ?
L’apôtre Paul le reconnaît par ailleurs quand il dit : « Hélas, je ne fais pas le bien que
je veux, et je fais le mal que je ne veux pas. » (Romains 7, 19) et c’est l’impression
que me fait cette liste étrange et terrible de l’Ecclésiaste avec son rythme lancinant
de « un temps pour ceci, un temps pour cela » qui donne l’impression d’une
puissante machine qui avance vers moi et qui décide de rendez-vous, d’actions qui
s’imposent à moi.

Effectivement : quelle liberté avons-nous en réalité quand nous décidons d’une
action ? Avons nous vraiment choisi ou est-ce que ce choix s’est comme imposé à
nous à ce moment là, avec notre intuition du moment, nos préférences, nos
faiblesses (comme le dit Paul), en fonction de notre certaine conception du bien et
du mal, de l’acceptable ou non. Nous sommes à un rendez vous avec des
circonstances uniques, jamais vues. Quelle latitude avons nous ? Compte tenu de ce
que nous sommes et des circonstances, dans un sens, il est trop tard, le temps est
arrivé. Quelle latitude aurions-nous eues avant ? Préparer de meilleures
circonstances possibles ? Bien sûr, même si tant de choses nous échappent (3, 11).

Ce que propose l’Ecclésiaste ici, à mon avis, c’est de travailler sur nous-mêmes, de
nous former afin d’être plus lucide et plus fort quand nous serons à ce rendez-vous.
Notre vraie liberté est là : dans notre préparation aujourd’hui, ce qui fera évoluer ce
que nous serons demain. C’est d’autant plus facile que cela peut se faire en
particulier quand nous sommes en bonne forme, avant que les choix tragiques les
plus difficiles nous « tombent » dessus. Et apprendre aussi de tout cela.

Travailler sur soi-même est également ce que proposent les philosophes stoïciens et
épicuriens avec leurs exercices spirituels. Seulement l’Ecclésiaste place ces



exercices dans une relation à Dieu, avec son aide, ce qui à mon avis renforce et
embellit considérablement la démarche.

1. La vision d’en haut

Le premier exercice proposé apparaît dès l’introduction : « Il y a un temps pour
chaque chose sous le ciel ». « Sous le ciel » : il y a là une invitation à avoir une vue
d’en-haut sur la réalité de ce monde et du temps. Nous voir comme faisant partie du
tout. Les philosophes antiques invitaient aussi à cet exercice consistant à élargir
notre champ d’analyse, en plus de l’attention que nous portons au cœur de notre
être. Cette vue d’en-haut est déjà un décentrement de soi-même et c’est par
conséquent de l’amour. C’est un exercice d’attention intellectuelle et de mémoire
pour le philosophe.

Pour l’Ecclésiaste ou pour Paul, c’est à la fois cet exercice complété par un exercice
théologique et mystique. Tout cela se conjugue. C’est Dieu qui comprend le temps,
les enchaînements et l’ensemble de la réalité, nous dit l’Ecclésiaste, cependant :
« Dieu nous a donné d’avoir une petite idée, à notre mesure mais réelle de l’éternité
et de l’univers » (3, 11) – le mot hébreu « olam » désigne les deux. Ce don nous
permet de réfléchir, examiner, rechercher, partager nos points de vue. Ce que Paul
nous invite à faire sans négliger la Bible et l’Esprit-Saint, ce qui sous-entend que le
travail philosophique est également essentiel.

Cet exercice de « regarder chaque temps sous le ciel », pourquoi n’est-il donc pas
dans le catalogue des vingt-huit choses nécessaires en leur temps ? C’est que ces
28 choses peuvent avoir rendez-vous avec nous à un temps particulier, cela peut
être notre choix, facile à faire ou tragique. Par contre, cet exercice de méditation
que propose l’Ecclésiaste n’est pas un rendez-vous occasionnel, il est un exercice
permanent comme le dit également Paul.

L’Ecclésiaste reprend ainsi la méditation proposée par les exercices de formation
chers aux stoïciens et épicuriens, une méditation ouverte aux dons de Dieu, et
confiante en lui.

Cette vison d’en haut nous aide aussi à saisir notre place. Nous sommes une partie
du tout de l’univers et de l’histoire du monde, c’est déjà un point philosophique
important. Le second est que nous ne sommes pas Dieu. L’Ecclésiaste prend ainsi



ses distances avec les intégristes qui pensent que leur science serait montée
jusqu’au cieux. Au chapitre 5 de son livre, il explique : « Ne te presse pas d’ouvrir la
bouche, et que ta conscience ne se hâte pas d’exprimer une parole devant Dieu ;
car Dieu est au ciel, et toi sur la terre. » (5, 2)

C’est ce qui fait l’incroyable richesse et aussi le tragique de l’existence humaine,
l’Ecclésiaste souligne que nous sommes sur terre et enfants de la terre (« ben-adam
») et que pourtant Dieu nous donne d’avoir une certaine vision vue du ciel. Nous
sommes comme une corde en tension entre ces deux réalités : le ciel et la terre.
Cela donne parfois un certain tragique à nos choix, comme l’indique la liste des 28
actions paradoxales.

Il y a effectivement une tension afin de pouvoir bien saisir les rendez-vous que nous
imposent l’instant unique du présent : afin de le mettre à profit en apportant notre
propre réponse, la meilleure possible pour nous. L’Ecclésiaste fait subtilement
diminuer cette tension par la confiance que nous pouvons avoir dans l’avenir grâce
à Dieu. En effet, dans cette liste qui ressemble à un tourbillon de chaos, l’Ecclésiaste
nous montre que nous pouvons avoir confiance en Dieu : sa liste commence par le
temps de la naissance et se termine par le temps de la paix. Dieu veille donc sur la
fin heureuse comme il a veillé sur le début de l’histoire. De toute façon, explique
l’Ecclésiaste, Dieu recherche même ce qui est perdu (3, 15).

Autre signe dans le texte : la liste comprend 28 articles ce qui évoque dans la
symbolique biblique le 7 de la bénédiction divine et le 4 de la terre qui sont
conjugués ensemble.

Enfin : seul Dieu a une action parfaitement bienfaisante, nous soulage l’Ecclésiaste.
A nous, simplement, de faire ce que nous pouvons. L’humain est ainsi comme une
corde entre le ciel et la terre, une corde ni trop tendue ni trop détendue est alors
vibrante. Ce que nous propose ces exercices spirituels est de nous accorder pour
faire sonner notre propre chant, donner de la joie et en s’en réjouir avec Dieu. C’est
une position plus humble que celle de philosophes qui se pensent capables de se
former et se sauver eux-mêmes, et qui se doivent d’être performant.

L’adaptation proposée par l’Ecclésiaste change l’objectif visé par notre travail sur
nous-même. Les philosophes cherchaient à se dépouiller de ce qui entrave l’humain.
L’image est celle du travail d’un sculpteur qui attaque un bloc de marbre pour



dégager la statue qui est comme cachée à l’intérieur. Dans la Bible, cette idée d’être
libéré par Dieu de ce qui nous empêche de vivre existe et l’Ecclésiaste nous y aide,
mais cette libération complète seulement un travail de croissance de l’œuvre de la
création de l’humain en nous. C’est ce que nous voyons par exemple dans l’épisode
où Jésus nous invite à ressembler à un enfant. Il y a là une vision positive de notre
nature et du temps qui passe : il est notre allié naturel comme il l’est pour l’enfant
quand il n’est pas maltraité. Chaque année de plus rime pour lui avec une
croissance de son corps, de ses connaissances, de son autonomie et peut-être de sa
sagesse et de sa spiritualité. Dans cette vision biblique nous n’avons donc pas à
nous dépouiller de la joie de vivre en ce monde ni d’être indifférent aux peines, à la
maladie ou à l’injustice, comme le proposaient les stoïciens ou les épicuriens afin de
se rendre plus imperméables aux aléas de l’existence. Au contraire : nous pouvons
avoir avec Dieu une vision d’en haut sur ces réalités, une vision créatrice face au
bien comme au mal. Et y trouver de la joie.

2. Se réjouir de bien faire et de se faire du bien

Le second exercice que nous propose l’Ecclésiaste (et Paul) est fort sympathique,
mais comme c’est un exercice à pratiquer régulièrement, cela demande une petite
discipline quand même : « se réjouir de bien faire (et de se faire du bien) pendant
notre vie » (3, 13). Il y a en effet une ambiguïté dans le texte hébreu pour savoir si
cet exercice essentiel qui nous est proposé est de « faire le bien » ou de « se faire
du bien ». Quand il y a ambiguïté dans le texte biblique c’est qu’il convient de
conjuguer les deux, de les tresser ensemble. L’exercice proposé est donc à la fois de
nous former (prendre soin de nous) et de produire (d’appliquer nos qualités en
faisant du bien). De tisser les deux.

Et pour cela, simplement chercher à s’en réjouir, délibérément. Joie de se faire du
bien en nourrissant notre être, notre intelligence, notre foi. La méditation, la prière,
la philosophie, la lecture, se rassembler avec d’autres, l’analyse critique pour garder
le meilleur et mille autres choses peuvent être des temps où nous nous faisons du
bien avec l’aide de Dieu. Le temps de shabbat aussi, temps où nous nous exerçons à
nous réjouir d’être en ce monde tout simplement. Les temps de plaisir aussi ne sont
pas nécessairement des temps d’égoïsme mais peuvent être des temps où nous
nous faisons du bien – dans la mesure où ils contribuent à élargir notre cœur. A nous
de voir si cela nous a réellement fait du bien en terme de qualité d’être et de nous
en réjouir alors. De faire le bilan, d’être maître de notre programme d’exercices et



de leurs rythmes, avec le même sens pratique que pour la santé de notre corps.

Cette joie de notre formation est à conjuguer, à tresser avec du temps d’application
en trouvant comment faire du bien. Joie de voir le bien produit par notre petit travail
(3, 13). Il y a une grande joie en tissant les deux, nous dit l’Ecclésiaste ; dans notre
formation et dans l’application de ce que nous avons acquis comme capacités, nous
dit l’Ecclésiaste, comme le diraient également les philosophes stoïciens et
épicuriens. Seulement ici, il y a une invitation à y voir un don de Dieu. Et d’ajouter
cet exercice essentiel qu’est la louange à Dieu.

Ce texte de l’Ecclésiaste nous invite ainsi à prendre notre temps et à prendre
vraiment du bon temps afin de nous préparer à vivre cette extraordinaire merveille
qui consiste à vivre le temps présent, la journée présente. Car nous avons rendez-
vous avec notre aujourd’hui. Quand on a un rendez-vous amoureux, on se réjouit, on
se prépare le corps et l’esprit au mieux, on a peut-être même soigné un peu sa
ligne, élevé notre âme. Nous pouvons alors donner une réponse où nous aurons mis
ce que nous pouvons. Et ce ne sera pas si mal. A Dieu d’assurer la suite, il cherchera
ce qui est perdu. Et ce sera bien.

Amen


