Dieu s'intéresse-t-il aux hommes? De la
déportation a la vie promise.

18 novembre 2018
Cathédrale de Lausanne
André Joly

Tout n’est question que de perspective :

Vous trouverez en annexe les documents que vous m’avez demandés.
Tout va bien, a part I'inondation de ma cave, mais c’est annexe.

J'ai transformé I'annexe de ma maison en atelier.

La grande puissance a annexé une partie du pays voisin.

Tout n’est question que de perspective.

Il nen reste pas moins que certains d’entre vous ont vu, ou voient encore leur
existence annexée par des épreuves, des soucis, des événements qu’ils n'ont ni
choisis, ni voulus. Si nos environnements directs, ici en Suisse, ne sont plus
confrontés a des menaces ou a des faits de guerre, beaucoup de nos contemporains
se sentent emprisonnés par le chdbmage, la maladie, des relations tordues, des
histoires malmenées. Avec I'impression que c'est injuste, et donc inacceptable.

Le peuple juif a vu non seulement ses terres envahies par les troupes du roi
Nabuchodonosor, mais également une grande partie de sa population déportée en
Babylonie. Et c’est bien cette image-la que nous renvoie la Bible ce matin : la
Babylonie, comme lieu et expérience d'une déportation.

Pendant la Deuxieme Guerre mondiale, les nazis en ont fait une priorité idéologique,
et bien apres I’Armistice, ces abominations ont continué ailleurs en Afrique, en Asie,
en Amérique latine, comme aujourd’hui.

Ces réalités ne sont pas comparables et ne doivent en aucun cas I'étre. Mais chague
étre humain porte en lui une expérience qui I’a conduit la ou il ne voulait pas aller.
Nos existences se heurtent a ce qui nous est imposé, a quoi nous sommes
contraints, et pour beaucoup c’est I'expérience du malheur. Et il n'y a rien de plus


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2018-11-18/dieu-sinteresse-t-il-aux-hommes-de-la-deportation-la-vie-promise
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2018-11-18/dieu-sinteresse-t-il-aux-hommes-de-la-deportation-la-vie-promise

difficile que de parler de son malheur. Méme dans une expérience collective, les
sentiments, les luttes, les blessures varient, parce qu’elles sont personnelles,
intimes, irréductibles.

Les raisons, ou les causes de nos Babylonie, s’enracinent dans des réalités
historiques, dans des comportements, dans des circonstances que nous relisons
apres coup. Cela n'y change rien, nous sommes dedans, et méme si nous tentons de
comprendre ce qui se passe, il nous faut traverser ce temps avec nos questions, nos
révoltes et nos coléres, nos humiliations et nos sentiments de solitude.

Comme beaucoup d’autres, nous avons été emportés, avec tout ce qui nous
paraissait solide : nos convictions, notre travail, nos amitiés, parfois notre couple, et
puis cette santé que nous pensions nous tenir sans probleme encore longtemps.
Nous avons été emportés en Babylonie, notre Babylonie, cette réalité que nous
n'avons pas choisie et qui, pourtant, nous serre, nous enserre, nous tient en
dépendance.

Voila le contexte de I'histoire du peuple juif avec Dieu, voila le lent, tres lent
dialogue qui se heurte a I'incompréhension et a la recherche criante de sens.

Alors Dieu dans tout cela ?

Faudrait-il lui imputer toute responsabilité ?
Le convoquer au proces de I'histoire ?

Lui demander des comptes ?

S’intéresse-t-il aux hommes ?

La parole, dont Sophonie est dépositaire, se fait I'’écho du malheur. Elle ne le cache
pas, ne le minimise pas, ne I'explique pas. Mais elle se déploie plus loin que les
réalités, parce qu’elle est habitée d’'une promesse qui vit au-dela des contingences.
Dieu se donne a entendre, toujours et encore, et je veux garder avec vous ces
quelques mots qui construisent et structurent notre temps.

« Le Seigneur ton Dieu est avec toi. »
Face aux Nabuchodonosor qui ne recherchent que la confiscation des pouvoirs et

des richesses, face a ce qui nous emmene en Babylonie, face a ce qui, en nous,
ressemble parfois a des aridités et des stérilités, face a ce monde qui se déchire et



gui repousse au-dela de nos terres ceux a qui nous contestons le droit de vivre, face
a ces mépris qui dénient aux plus faibles une place reconnue, Dieu se pose en
présence agissante, malgré les apparences.

Au cceur des faiblesses, au milieu de nos bonheurs voilés, au plus profond de nos
humiliations et des images décrépies de nous-mémes, Dieu s’annonce comme Celui
gui est la ou nous sommes. Quel défi pour les yeux de la foi !

Je pense aux Rohingya, aux Syriens, aux Afghans, aux Yéménites, aux Soudanais et
aux Libyens. Je pense aux victimes des guerres économiques qui délocalisent, qui
licencient pour augmenter leurs profits. Je pense a ces jeux politiques qui ont oublié
le bien commun. Je pense a nos Eglises qui se plaignent du vide, du manque
d’intérét, du peu de reconnaissance.

Dieu est la. Présence forte ou diaphane, rayonnante ou discrete. Dieu est la. Et I
habite le monde.

Il se tient face a tous les Nabuchodonosor et au sein de toutes les Babylonies du
monde. Il traverse toutes les déportations, toutes les annexions, et, avec les yeux de
la foi, nous affirmons aujourd’hui que Dieu n’est pas étranger au monde, parce qu’ll
vit dans notre monde, parce qu’ll s’'incarne dans notre histoire. C’est ce que la
tradition chrétienne ne cessera de redire en préparant les festivités de Noél.

Dieu est la, et méme cela, les puissants et les faiseurs de malheurs n'y pourront
rien.

Dieu est la. Voila le premier pilier du prophete.
Et voici le second : « Vous n’aurez plus a craindre le malheur. »

Il n"est pas dit que le malheur disparaitra. La déportation en Babylonie est bien
réelle, comme toutes nos batailles, et nous serions bien vaniteux de penser que la
foi anesthésierait ou sublimerait nos souffrances. La foi n’est pas un pansement, une
drogue, une fuite. La foi, c’est I'attention a une parole plus grande, plus large, plus
profonde aussi. Et ce qui résonne aujourd’hui par I'engagement du prophéete, c’est le
rappel que Dieu ne laissera jamais la peur répondre au malheur.



Ce n’est pas une posture de mépris a ce que nous vivons, bien au contraire, c’'est
I’affirmation que Dieu se révele a nous par tout ce qui nous bouscule, nous conteste,
nous menace aussi. Et Il ne veut pas que nous nous perdions. Alors Il fait, et Il refait,
jour apres jour, le chemin de nos réalités. Aucune violence, aussi radicale, aussi
destructrice soit-elle, ne peut empécher une rencontre, une promesse, un
engagement de Dieu pour nous éviter de nous perdre.

Cela est vrai de sa part, cela est vrai pour notre part. En ce sens, nous avons la
|égitimité et aussi la responsabilité de nous tenir face aux tyrans, face a ce qui
laboure nos histoires, en proclamant I’autorité de Dieu sur toutes choses - y compris
sur celles dont nous pensons qu’ll est absent. Y compris dans la vie de
Nabuchodonosor, qui entrera, a la fin de I'opéra, dans une nouvelle histoire de
relations renouvelées avec ses filles, et avec Dieu aussi.

La peur du malheur est toujours plus grande que le malheur lui-méme, parce gu’elle
lui donne une autorité. Mais la promesse est plus grande que nos combats :

« Je soignerai vos blessés, je ramenerai les exilés, je changerai en renommée le
mépris que I'on vous témoignait, je vous ramenerai et je vous rassemblerai. »

Dieu revendique toute autorité, toute présence, toute action et Il se tient a nos
cOtés.

Maintenant et toujours.

Amen



