La lutte, le combat spirituel

23 septembre 2018
Temple de Martigny
Pierre Boismorand

« J'ai un cancer, et il ne me reste plus que quelques mois a vivre... » Ces paroles, je
les ai entendues, prononcées par mon pere, il y a un peu plus d’'un mois. Il venait
d’étre diagnostiqué, mais apparemment, trop tard. Trop tard pour qu’il y ait un
véritable espoir de guérison, ou de survie.

Bien sdr, il ne faut rien négliger : ni le traitement, ni la priere, ni un miracle toujours
possible. En France, ou il vit, chaque année, 400'000 nouveaux cas de cancers
apparaissent, et 150°'000 personnes en meurent. Chaque année ! Tandis qu’en
Suisse, question d’échelle, ce sont guand méme 45’000 nouveaux cas de cancers, et
environ 16’000 déces. Chaque année !

Ce sont des chiffres, et on a peut-étre du mal a en prendre toute la mesure.
Pourtant, ca fait beaucoup de personnes qui sont touchées, au point ou on pourrait
parler d’'une certaine «banalité» du mal, d'une sorte «d’épidémie», méme si la
maladie n’est pas contagieuse.

Mais quelles sont les causes de I'augmentation - car elle est constante - de cette
recrudescence des cancers ? Est-ce que ca vient de la génétique ? Du vieillissement
des populations ? Des pollutions de I'air, de I'’eau ? Des cocktails de poisons
chimiques que nous ingérons quotidiennement avec la bénédiction de gouvernants
et de scientifiqgues qui prétendent que tout cela est « sans risque » ?!

D’ailleurs, ca ne va pas s’arranger, puisqu’on vient d’apprendre que le Conseil
fédéral veut assouplir les valeurs limites de 25 pesticides, dont le fameux «
glyphosate ». Donc il y aura davantage de molécules dangereuses dans notre
environnement, avec toutes les conséquences qu’on peut imaginer. Mais puisque ce
sont souvent les mémes groupes pharmaceutiques et industriels qui produisent les
poisons qui nous tuent, et qui, ensuite, fabriquent les médicaments qui nous
soignent, on voit bien la logique : il faut que ¢a rapporte, quels que soient les colts
humains.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2018-09-23/la-lutte-le-combat-spirituel

Alors, je sais bien qu’on ne peut pas a soi tout seul livrer tous les combats, défendre
toutes les causes, s’engager dans ces luttes pourtant indispensables pour le respect
de la vie sous toutes ses formes. Il y a tellement d’injustices et donc de défis a
relever, qu’on risque de se sentir dépassés, submergés, impuissants.

Mais comme disait le pasteur André Trocmé : « Tu n’es qu’un homme, c’est vrai, et
tu ne peux pas tout assumer. Pourtant, tu peux au moins porter un autre homme,
alors ca, fais-le ! »

Et en effet, chacune et chacun d’entre-nous a la liberté de décider, en conscience, et
selon ses convictions, du soutien moral, financier, mais surtout personnel, qu’il
souhaite apporter aux autres. Chacune et chacun peut choisir la solidarité qu’il veut
exercer, la détresse qu'il espere éradiquer, le combat social, écologique, associatif,
ou moral, qu’il veut mener.

Pourtant, a c6té de ces engagements choisis, et qui nous tiennent a cceur, il y a des
batailles, terribles, qu’on a pas désirées, dans lesquelles on aurait préféré ne jamais
s’engager. Et les maladies graves en sont, malheureusement, un exemple.

Pour avoir dans mon ministere accompagné des cancéreux jusqu’a la fin, je sais
combien ce cheminement est aussi et surtout un combat : personnel, spirituel,
psychique. Collectif aussi, parce qu’on est épaulé, et qu’il ne faut pas oublier tous
les soignants.

La maladie est un combat, une lutte impitoyable dont I'onde de choc part du
souffrant, et atteint, de proche en proche, le conjoint, les enfants, la famille, les
amis, les collegues. Et la communauté paroissiale, si I’'on en fait partie. Personne
n'en sort indemne.

Et on en connait le scénario : douleurs physiques ou morales parfois atroces, entiere
dépendance, attentes angoissantes des résultats. Hospitalisations. Morphine. Répit.
Soins a domicile. Ré-examens. Terreurs nocturnes. Révolte. Impuissance. Confiance
en Dieu parfois. Prieres de toutes ses forces, comme le Psalmiste : « Du fond de
I'abime je crie vers toi, Seigneur. Viens a mon secours ! » Lutte... oui, lutte ! Jusqu'a
la rémission, la délivrance... ou I'abandon, le laisser-aller, de guerre lasse.

Ainsi, c’est un combat acharné, implacable qui est engagé contre cet ennemi qui



ronge. Contre cet adversaire intérieur, sans visage et sans pitié. Il faut supporter et
traverser tout cela, et rares sont ceux qui sont épargnés. Autant dire que si ¢a ne
nous concerne pas déja, il est possible qu’un jour nous soyons touchés et contraints
a notre tour de livrer ce combat.

Aussi, I'on comprend que le Christ ait fait de la guérison, du soin des malades, de
I"amour pour les souffrants, I'une des dominantes de son ministere, de son
témoignage, et de son ceuvre.

« Je ne suis pas venu apporter la paix, » dit Jésus, « mais le combat. »

« Saisissez-vous, » dit Paul, « de toutes les armes de Dieu ! Ainsi, quand viendra le
jour mauvais, vous pourrez résister a I'adversaire et, apres avoir combattu jusqu’a la
fin, vous tiendrez encore fermement votre position ! »

Savoir gu’on n’est pas abandonnés, mais aimés, et que la vie nous reste acquise :
c’est tellement important dans ces moments-la.

Alors, si le combat contre la maladie ou la dépression, malgré tous les soutiens,
reste une lutte personnelle, un autre type de résistance doit é&tre mené de maniere
globale, et c’est celle contre I'esprit du temps. Plus précisément contre des
manieres de voir et de penser qui nous influencent sans qu’on en ait toujours bien
conscience, et qui font dériver la foi vers des raisonnements, des pratiques qui nous
éloignent de I'Evangile.

Ici, je voudrais citer Jacqueline Kelen. Elle n’est pas théologienne, mais elle fait
preuve d’'une lucidité qui nous aide et qui nous permettra, peut-étre - qui sait - de
reconsidérer nos priorités, de vivre avec une autre compréhension de ce qui compte
vraiment.

Ecoutons-la :

(Lecture par Hélene Kiing)

« Sous l'influence du développement personnel et par recherche forcenée de bien-
étre, des chrétiens réduisent la pratique religieuse a une démarche thérapeutique,
ou a une pratique corporelle comme la méditation.



Devant moi, une femme déclare : ‘)’ai appris a m’aimer comme je suis, a m’accepter
comme je suis’, estimant que c’est la le sens d’une vie spirituelle. Je répliqgue que
c’'est peut-étre I'aboutissement d’une psychothérapie, mais que ce n’est nullement
spirituel. Ca ne releve méme pas du domaine moral. De fait, cette femme se trouve
brassée dans ce mélange de nouvelles spiritualités : tout est bon si ca guérit, si ca
fait du bien a ma petite personne.

Afin de ne pas souffrir, les contemporains ont trouvé I'astuce imparable : ne pas
aimer, ne pas s'attacher a quiconque, ne pas se laisser bouleverser par la tendresse
ou la pitié. Tel est le remede des marchands de bonheur : ‘aimez-vous vous-méme...
cela suffit’ ! Et afin d’éviter la souffrance, gérez vos émotions, restez impassible,
fuyez I'attachement. Bref, n'aimez personne en dehors de votre cher moi.

A tous, il est urgent de rappeler que le but n’est pas de s’aimer, de travailler sur soi,
de s’accepter, mais de s’améliorer, de s’amender, en maitrisant ses passions et en
pratiquant les vertus.

Et sur le plan spirituel, I’exigence premiere est de s’oublier, de mourir a soi-méme
pour naitre a I’Esprit. En désirant la grandeur, en aspirant a la beauté, a la liberté, a
I"infini.

Encore un point : beaucoup se croient charitables en soutenant financierement des
organismes sociaux et humanitaires. Autre chose est de payer de sa personne,
d’offrir sa présence, son attention, sa tendresse a un malade, a une personne isolée,
a un vieillard.

‘)’étais malade et vous m'avez visité.’

Cette parole dit que ce ne sont pas d’abord les fonds récoltés par telle association
contre le cancer, la myopathie, la malnutrition qui comptent; la n’est pas la véritable
charité. Mais c’est la présence aimante de chacun, le geste de bonté, le sourire,
I’attention, I'écoute et la conversation qui constituent les ceuvres de miséricorde. On
ne ‘fait’ pas la charité, on ne la finance pas. C'est I'amour qui est demandé. Le plus
rare, le plus difficile de tous les dons. »

Fin de citation.

Ainsi, nous I'avons entendu : on est encore dans un combat, mais c’est celui de la



fidélité a I'Evangile. C’'est I'ambition de retrouver le sens premier et authentique de
notre vocation chrétienne.

Maintenant, un autre témoin que je voudrais aussi convoquer, c’est Raoul Follereau.
Catholique engagé dans la lutte contre la lepre, décédé il y a plus de 40 ans, mais
dont la parole souligne gque la foi, c’est un engagement, qu’étre chrétien, c’est une
aspiration, non a la modération, mais aux valeurs les plus élevées, les plus absolues
du don de soi. Et qu’un christianisme qui exalte la fraternité, qui ne trahit pas ses
fondamentaux honore ceux qui le pratiquent.

Dans ses « Messages a la jeunesse du monde », Follereau écrivait déja, au début
des années 1960 :

(Lecture par Luc Mathieu)

« Il ne s’agit pas d’essuyer vaguement une larme : c’est trop vite fait.

Ni méme d’avoir un instant pitié : c’est trop facile.

Il s’agit de prendre conscience, et de ne plus accepter.

Ne plus se contenter de tourner en rond autour de soi...

Se refuser a poursuivre une petite sieste bien pensante, quand tout hurle et se
désespere autour de nous.

Ne plus accepter d’étre heureux tout seul.

Jetez haut votre réve a la face du monde, parce que vivre, c’est lutter !

Soyez intransigeants sur le devoir d’aimer.

Ne cédez pas, ne composez pas, ne reculez pas.

Riez au nez de ceux qui vous parleront de prudence, d’opportunité...

Qui vous conseilleront de ‘maintenir la balance égale’, ces minables champions du
‘jluste milieu’.

Et puis, croyez en la bonté du monde.

Il y a dans le cceur de chaque homme des trésors prodigieux d’amour ; a vous de les
faire surgir.

Soyez fiers et exigeants. Luttez, visage nu...

Dénoncez a haute voix !

Pour que I'amour renaisse au monde, il nous faut lutter tous les jours.

Faire ce qu’on peut, c’est trop peu.

Il faut faire davantage. Il faut faire beaucoup plus.

Beaucoup plus que ce qu’on peut.

Tout amour semé, tot ou tard, fleurira. »



Voila donc ce que Follereau disait aux jeunes, et qu’ils peuvent entendre encore
aujourd’hui.

Mais il est temps de conclure, au moins provisoirement. Et il est important de
souligner que tous nos combats, quel que soit I’adversaire, demeurent pacifiques.
Méme si nos luttes sont acharnées, épuisantes, cruelles, totales, désespérées, elles
resteront toujours désarmées et non violentes.

Car comme Paul le rappelle, contre « les puissances spirituelles mauvaises du
monde céleste, et contre les autorités, les pouvoirs et les maitres de ce monde
obscur, nos seules armes, la seule défense que nous pouvons opposer sont : la
vérité, la droiture, le zele, la foi, le salut, et la priere dans I'Esprit. »

Que Dieu nous fortifie dans nos combats !

Si son amour les inspire, quoi qu’il nous arrive, nous en sortirons plus que
vainqueurs.

Amen.



