
Péché, pardon: quelle place dans l'écosystème de
l'homme moderne? 
10 juin 2018
Temple de La Tour-de-Peilz
Leila Hamrat

Dieu pardonne comme il respire – oui chers amis, Dieu pardonne comme il respire.
Et cette respiration pardonnante c’est sa plus grande joie. S’il cessait de pardonner,
Dieu cesserait de vivre.

J’aimerais explorer avec vous une deuxième affirmation, mais ô combien difficile à
entendre : l’homme pèche comme il respire. Dans le face à face narcissique où se
contemple l’homme moderne, l’homme auto-fondateur de lui-même, « I, me and
myself » comme disent avec humour les Anglais, pour cet homme, le péché tout
comme le pardon n’ont aucune place dans son écosystème.

Ils sont massivement rejetés : le péché, lui, est rejeté parce qu’on lui reproche de
faire la part belle au droit de Dieu, au détriment de la conscience morale de
l’homme. Cette conscience portée à accuser l’état de choses institué plutôt qu’à se
reconnaître une responsabilité personnelle dans le poids du mal. Nous entretenons
aujourd’hui volontiers un interminable procès d’innocentisation. Nous sommes tous
innocents parce que nous sommes tous victimes de la société, et victimes de notre
éducation, et de notre inconscient, de nos flux endocriniens, et de nos hormones. Et
tous ces motifs nous innocentent. Mais, à quel prix ? Celui de l’irresponsabilité. Le
pardon, quant à lui, est rejeté parce qu’il maintient l’individu dans une posture
humiliante et dévalorisante.

Alors vive l’innocence et le contentement de soi ! Il faut le dire, avec ce rejet, nous
assistons à un phénomène de pensée totalement inédit. Car ces notions de péché et
de pardon sont sans doute les notions les plus importantes et les plus anciennes de
l’histoire de l’humanité. Elles ont connu une fortune planétaire bien avant l’ère de la
mondialisation !

Qu’il s’agisse d’auto-accusation ou d’accusation d’autrui, le sentiment de culpabilité

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2018-06-10/peche-pardon-quelle-place-dans-lecosysteme-de-lhomme-moderne
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2018-06-10/peche-pardon-quelle-place-dans-lecosysteme-de-lhomme-moderne


est universel. L’homme a besoin de qualifier et d’avouer le mal – faute ou péché –
selon que l’on se place d’un point de vue anthropologique ou théologique. L’homme
a besoin de qualifier et d’avouer le mal, car désigner le péché, le mal, la faute, c’est
déjà le repérer et le tenir à distance, c’est déjà s’en débarrasser. L’homme a
également besoin de pardon, c’est-à-dire qu’il a besoin d’être agréé. Les sacrifices,
les rites, les tabous et les offrandes l’attestent.

Alors oui, on est en droit de se demander si le refoulement de la culpabilité n’est pas
en passe d’apporter plus de misère et de dommages spirituels que l’enfer du feu et
du souffre dont nous menaçaient les sermons d’autrefois.

Oui l’homme pèche comme il respire. C’est ce que suggère l’auteur de l’épître de
Jean. A-t-on raison de se sentir pécheur, coupable ? En quoi consiste le péché ? Quel
rapport institue-t-il entre Dieu et nous ?

Puisque cette notion de péché est l’une des clefs de la situation difficile du
christianisme dans notre monde moderne, nous commencerons par recracher tout
ce qui a été mal absorbé, y compris par les chrétiens qui répugnent eux aussi à
mettre le péché au premier plan de leur conscience chrétienne.

D’abord le mot péché lui-même. Ce mot c’est tout ce pourquoi nous avons tout un
tas de mots qui nous viennent à la bouche et jamais ce mot-là précisément.
Pourtant, Freud le disait : « il ne faut jamais céder sur les mots ». Parce que si on
emploie un mot pour un autre ou un mot approximatif, c’est tout le sens qui est
vicié. Le mot péché est un mot profond qu’on a couvert de ridicule. C’est un mot
profond parce que, comme nul autre mot, il sert à dire notre faiblesse, la part
d’ombre de notre vie. Sans ce mot, qu’est-ce que nous devenons ? Qu’est-ce que
nous pouvons savoir de nous-mêmes sans ce mot-là ? Ce mot sert à dire tout ce qui
gauchit, compromet, fragilise et perturbe notre relation à Dieu et notre relation à
autrui. Et puis, ce mot a la particularité de me placer sur un pied d’égalité avec mes
semblables. Car devant ce mot nous sommes tous égaux, c’est-à-dire tous frères et
sœurs d’humanité et d’offense.

Oui, l’homme pèche comme il respire. Et lorsqu’il le nie, il ment comme il respire
nous dit l’auteur de l’épître de Jean. Depuis que l’homme respire, depuis la nuit des
temps, il est spirituellement toujours le même.



Le récit biblique aux chapitres 2 et 3 du livre de la Genèse projette au
commencement l’expérience pérenne de l’homme dans sa relation à Dieu, à autrui,
à la nature. Commençons par recracher ce que nous n’aurions jamais dû avaler.

A partir de ce récit de Genèse a été développé le concept de péché originel, qui
d’ailleurs n’est pas un concept biblique. Originel, contrairement à ce que l’on croit,
ne signifie pas premier péché; ce n’est pas le péché de nos ancêtres Adam et Ève.
Non, originel ne signifie pas premier péché devenu sexuellement transmissible, mais
originel désigne ce qui relève de la profondeur. C’est-à-dire ce qui doit être
recherché au plus creux de nous, au plus profond, au plus intime de nous. C’est-à-
dire ce qui tient aux racines de nos illusions sur nous-mêmes et aussi peut-être sur
Dieu.

Dans ce récit il y est aussi question d’interdit portant sur l’arbre de la connaissance
du bien et du mal. Et il y est encore question de nudité qui pose problème. Et cela a
suffi à cantonner le sens du péché à une question de discernement moral ou de
comportement sexuel.

Pour comprendre la nature de la transgression et pour sortir de ces interprétations
dévoyées, commençons par déployer le sens de l’interdit. Vous savez, l’hébreu est
une langue pauvre en vocabulaire, comme la plupart des langues anciennes, et ne
dispose pas d’expression consacrée pour désigner les totalités. Alors il les suggère
par la désignation de leurs bornes. Pour parler de l’univers, il dira le ciel et la terre.
De même pour désigner une connaissance totale – une omniscience – il juxtaposera
la connaissance du bien et du mal.

L’interdit énoncé par Dieu l’est à un moment très précis : au moment de la création
d’Adam et Ève. Et il est intéressant que l’interdit porte sur la consommation : « tu ne
mangeras pas… » Cette injonction n’est pas, contrairement à ce que l’on pense de
l’ordre de la privation mais, de manière assez paradoxale, je dirais qu’elle est de
l’ordre du don. Le don de la négation, le don de la limite. Alors c’est sûr, ce conseil
contrarie notre instinct prédateur, accapareur. Renoncer à absorber, à dévorer,
autrement dit fixer une limite à l’emprise, une limite à sa propre puissance, c’est
rendre une présence mutuelle possible et viable. Une présence qui ne se vivra pas
sous le mode de la rivalité, de l’appropriation, mais du respect et de la distance.

Le noyau dur du péché de l’homme est d’avoir choisi dès l’origine d’être comme



Dieu plutôt qu’en Dieu. C’est d’ailleurs ce que le serpent propose à Ève. Oui, le
noyau dur du péché de l’homme est d’avoir voulu s’habiller d’un vêtement trop
grand.

Ce premier péché qui est de l’ordre du refus des limites contient en germe et
conditionne tous les autres. Les chapitres 4 à 11 de la Genèse en dressent toutes les
variantes. Le spectacle des maux et des déviances que notre monde accumule ne
donne pas tort à cette description.

Que voyons-nous encore dans le récit du chapitre 3 de la Genèse ? Eh bien, dès le
début nous voyons que l’homme a du mal à assumer la responsabilité de ses actes.
Dès le début il choisit de mentir comme il respire, de préférence en accusant l’autre.
C’est ce que fait Ève en accusant le serpent, et Adam en accusant Ève.

Que nous disent le livre de la Genèse et de l’épître de Jean ? Qu’est-ce que l’homme
qui pèche et ment comme il respire peut-il espérer? Même pécheur, l’homme peut
se regarder dans la glace lorsqu’il se coiffe le matin ou se brosse les dents, et il peut
aussi se regarder devant Dieu. Car Dieu accepte de couvrir sa honte, son sentiment
de culpabilité, son péché, son mensonge, du vêtement de sa miséricorde. L’auteur
de la Genèse le dit bien avant celui de l’épître de Jean. Dieu habille de son estime la
nudité d’Adam et Ève.

Un vêtement d’estime et de pardon que ni le temps, ni aucune intempérie n’useront.
Un vêtement-protection à vie que personne ne pourra jamais lui ôter.

Oui, chers amis, Dieu pardonne comme il respire.

Accueillir ce pardon, c’est s’entendre dire : « voilà je t’habille de neuf, à présent tu
n’as plus à te cacher. Tu es présentable. »

Accueillir ce pardon, c’est s’entendre dire : « je t’habille sur mesure. Inutile de te
tailler des costumes surdimensionnés. Ca te dénature, et en plus c’est inélégant. »

Accueillir ce pardon c’est s’entendre dire par Dieu : « j’ai une garde robe pour toi. Tu
n’as pas besoin de convoiter celle de ton voisin. »

Seul ce beau vêtement que Dieu nous offre, le vêtement de son estime et de son



pardon peut nous donner envie de nous débarrasser des guenilles dont nous nous
recouvrons.

Dieu pardonne comme il respire.

Je terminerai en disant que si Dieu est le designer de ce vêtement d’estime et de
pardon, son directeur de collection, celui qui en a porté la griffe, a pour nom Jésus-
Christ. Une griffe qui n’est pas réservée à quelques privilégiés mais qui est offerte à
tous, gratuitement, sans contrepartie.

Amen.


