Conflits mondiaux et tensions quotidiennes:
repenser notre mode de vie, entre force et
fragilité

10 décembre 2017
Temple de Boudry
Isabelle Ott-Baechler

lére lecture : Luc 6, 27-31

L’enseignement de Jésus a la foule n’est ni angélique, ni va t'en guerre. Jésus
reconnait la force de destruction des conflits humains et propose un chemin
innovant. Cet enseignement, Luc nous I'a heureusement transmis, vous le trouverez
au milieu du tres long chapitre 6 de son évangile :

« Je vous dis a vous qui m’écoutez : aimez vos ennemis, faites du bien a ceux qui
vous haissent, bénissez ceux qui vous maudissent, priez pour ceux qui vous
injurient. A qui te frappe sur la joue, présente encore |'autre, et a qui te prends ton
manteau ne refuse pas non plus ta tunique. A qui te demande donne, et a qui te
prend ton bien, ne le réclame pas. Et comme vous voulez que les hommes vous
fassent, faites-leur de méme. »

2e lecture : 1 Corinthiens 2, 1-5 et 13-15

La communauté de Corinthe est en conflit. Les uns ont désigné le prédicateur
Apollos comme leur champion, d’autres ne vantent que I'ap6tre Paul comme chef,
certains se réclament de Céphas - bref, les rivalités sont exacerbées. Fondateur de
I’église chrétienne de Corinthe, Paul est alerté des profondes divisions qui
affaiblissent grandement la communauté. Comment va-t-il s’y prendre pour
résoudre ce grave probleme de leadership ? Quels vont étre ses arguments et sa
méthode ? Ecoutez plutot le début du chapitre 2 de la 1e lettre aux Corinthiens :

« Moi-méme, quand je suis venu chez vous, fréres, ce n’est pas avec le prestige de
la parole ou de la sagesse que je suis venu vous annoncer le mystere de Dieu. Car
j'ai décidé de ne rien savoir parmi vous, sinon Jésus Christ et Jésus Christ crucifié.
Aussi ai-je été devant vous faible, craintif et tout tremblant ; ma parole et ma
prédication n’avaient rien du discours persuasif de la sagesse, mais elle était une
démonstration faite par la puissance de I'Esprit, afin que votre foi ne soit pas fondée
sur la sagesse des hommes, mais sur la puissance de Dieu. (...) L'homme laissé a sa


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-12-10/conflits-mondiaux-et-tensions-quotidiennes-repenser-notre-mode-de-vie-entre
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-12-10/conflits-mondiaux-et-tensions-quotidiennes-repenser-notre-mode-de-vie-entre
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-12-10/conflits-mondiaux-et-tensions-quotidiennes-repenser-notre-mode-de-vie-entre

seule nature n'accepte pas ce qui vient de I'Esprit de Dieu. C’est une folie pour lui, il
ne peut le comprendre, car c’est spirituellement qu’on en juge. L’homme spirituel
juge de tout et n’est lui-méme jugé par personne. »

Le refus d’étre I’'hnomme providentiel

La communauté de Corinthe est en conflit, sa survie est en jeu ; pourtant, I'ap6tre
Paul renonce volontairement a persuader ses interlocuteurs par I'art du bien parler.
La position de Paul est originale : il refuse d’utiliser le prestige de la parole pour
convaincre les Corinthiens de s’unir plutot que de s’affronter dans des conflits
stériles. Il refuse de se faire valoir et de démontrer qu’il a raison. Paul initie ses
interlocuteurs a la pédagogie de la paix. Avec cette attitude, I'apbtre est en complet
décalage avec son temps, un temps ou I’honneur est I'une des valeurs dominantes.
Les orateurs antiques se devaient de parler avec assurance, s(irs d’eux-mémes pour
faire bondir I'audimat de I’époque et asseoir leur crédibilité. Ici Paul renonce méme
a faire valoir son érudition - et il avait de quoi en remontrer a plus d’un - pour
convaincre les différentes parties en présence de se réconcilier.

Aujourd’hui, une telle attitude passe au mieux pour de la mollesse. Les discours
musclés sont a la mode. N’y a-t-il pas, en nous, ce besoin de « I'hnomme fort », de
I’homme qui sait « taper sur la table » et imposer ses vues ? Ne sommes-nous pas
fascinés par « I’homme providentiel » - vous |I'avez remarqué, c’'est toujours un
homme dont il s'agit, le héros qui s’occupe de tout et nous permet de nous reposer
en paix ?

Comment comprendre cette propension de nous en remettre, de confier notre
destinée a quelgu’un d’autre qui en prendrait la responsabilité ? Cette attitude n’a-t-
elle pas fait le lit des dictatures les plus féroces et donné un pouvoir de vie et de
mort a des dirigeants religieux sans scrupule ?

Souvenez-vous de la secte du Temple solaire : suivre les ordres, surtout ne plus
devoir penser, ne plus subir les affres du choix, éviter les tourments du doute, ne
plus craindre de se tromper et de devoir en assumer les conséguences. Bref, s’en
remettre a un chef, un vrai, qui sait plus et mieux que nous, qui se charge de tout -
quel soulagement !

Paul refuse d’endosser le role de ’'homme providentiel, il renonce méme a utiliser
son savoir-faire, son habilité, son influence pour entrainer les Corinthiens dans la



bonne cause de la réconciliation. Comment comprendre ce choix de Paul ? Dans quel
but renoncer a son pouvoir de conviction alors que la communauté est en péril ? Et
pourquoi aborder ce conflit en parlant de sa propre faiblesse ?

Le physicien Albert Einstein avait déja pressenti I'origine de bien des maux : « Le
probleme - disait-il - ce n’est pas I’énergie atomique, c’est le coeur de I’lhomme »

La force au coeur de la fragilité.

Pour donner une issue positive au conflit qui menace la communauté, Paul en
appelle a un changement complet de logique : « J'ai décidé de ne rien savoir parmi
vous, sinon Jésus Christ et Jésus Christ crucifié ! »

A la croix, Jésus de Nazareth nous apprend que Dieu jamais ne regne par la violence.
Jésus nous montre un autre chemin. Il a choisi d’aller vers ce qui I’attend. Nous
sommes invités a abandonner une foi puérile gue seule une réalité facile parvient a
satisfaire. La croix nous éveille a une foi adulte au prix de I'insouciance et de nuits
parfois difficiles, ou nous appelons I'aube de tous nos voeux. Le chemin qu’ouvre
Jésus est celui de I'acceptation, acceptation de nos limites, et aussi de notre
impuissance. A Gethsémané, il a combattu intérieurement toute une nuit, il a prié
dans I'angoisse - un combat nécessaire pour accepter d’affronter sans arme ce qui
I’attend. La priere le rend prét a entrer dans la nuit, a accepter I'’échec total de sa
mission, la honte, le mépris, le mensonge, I'amour transformé en haine... la mort
infame.

« La faiblesse peut étre une grande force, et le meurtre d’un faible - sur une croix,
par exemple - peut avoir une bien plus grande portée que celui d'un puissant. Le
vrai sens de la foi, c’est de rappeler ceci. La faiblesse peut étre la plus grande force.
La non-violence, le plus fort des combats. Le pardon, le plus grand défi posé a la
haine et au mal » nous rappelait dimanche passé mon collegue le pasteur Yves
Bourquin.

La violence a dressé la croix. La force recue par le Christ a changé le sens de cette
Croix : « ma vie on ne me la prend pas, je la donne ! » La croix est le lieu de la plus

grande fragilité, le lieu aussi ou se révele la force véritable.

« Il y a une fissure en toute chose, ... c’est par la que passe la lumiere. »



En rappelant a ses interlocuteurs qu’il s’est montré « faible, craintif, tout tremblant »
devant eux, Paul convoque les Corinthiens devant I'instance ultime, devant Dieu et
son action, devant son mystere. Il ne s’agit pas d’Apollos, de Céphas ou de |'apoétre,
fondateur de la communauté, mais d’une rencontre avec Dieu, le Dieu de la croix,
événement qui échappe a la maitrise de Paul comme a la nétre.

Paul a fait lui-méme I'expérience de la faiblesse. Il a vu sa priere non exaucée lors
qgu’il demandait d'étre guéri de I’écharde dans sa chair. Il a été amené a réaliser
gu’'au creux méme de cette fraqilité, dans cette fissure qui le diminue, réside une
force capable de le porter. Dans son corps désarmé la puissance du Christ vient se
déployer : « C'est quand je suis faible que je suis fort ! » Paul est fort de la force du
Christ qui vient en lui ! La croix est au coeur d’'une pédagogie de la paix. Quand cette
vulnérabilité est acceptée, I'autre n’est plus un rival a museler ou un faire-valoir a
manipuler, mais un prochain a aimer.

« Il y a une fissure en toute chose, » en toi et en moi, « c’est par la que passe la
lumiere. »

C’est ainsi gue bien des chrétiens du ler siecle ont été - malgré tout - des faiseurs
de paix, disent les sociologues, en refusant de venger les maux gu’ils subissaient, en
aimant leurs ennemis, répondant a la haine « en tendant I'autre joue ». Certains ont
perdu la vie en raison de cette attitude courageuse qui a contribué a apaiser les
relations dans un systeme clanique de vendettas incessantes. Cette pacification a
favorisé les échanges commerciaux et a présidé a un développement économique
sans précédent de la région de I’Attique. La démocratie grecque est ainsi née du
refus d’'un mode de vie marqué par la loi du plus fort au profit d’'une vision nouvelle
de la société.

Etre faiseurs de paix

En septembre, le journal Le Temps faisait le portrait de différentes personnes qu'il
nommait les « faiseurs de paix », des participants a la conférence de paix organisée
régulierement a Geneve par I'ONU. Quel bonheur de découvrir dans son journal
favori ces personnes et comment elles travaillent a desserrer le carcan de la haine
et inverser la spirale de la violence dans leur pays. Vous avez peut-étre lu ces
portraits.

Un américain, par exemple, Christian Picciolini raconte comment il est devenu lui-
méme un suprémaciste blanc. « Je n'avais aucune affinité avec I'idéologie d’extréme



droite. Mes parents sont des immigrés italiens arrivés dans les années 60. lls ont d{
travailler tres dur, 24h sur 24 et 7 jours sur 7. J'étais en colere. J'avais le sentiment
d’étre abandonné ». Adolescent, il rencontre le 1ler néonazi skinhead des Etats-Unis,
Clark Martell, qui a su lui donner un cadre, une famille. « M’accorder de I'importance
a suffi pour que je bascule, ajoute-il. Pour la premiere fois, je me sentais puissant ! »
Aujourd’hui, il a fondé une association pour aider ceux qui veulent quitter des
mouvements extrémistes, et organise des rencontres par exemple entre un
antisémite et un survivant de I'Holocauste pour désamorcer la haine. Oui, il tente de
réparer le passé.

« Il'y a une fissure en toute chose... c’est par la que passe la lumiere. »

Apres 53 ans et plus de 8 millions de victimes, la paix s’est enfin conclue en
Colombie. Les Forces armées de libération de la Colombie, les FARC, abandonnent
leurs armes. Un homme a joué un role clé dans cette paix, un policier qui a passé
une partie de sa vie a lutter contre les ennemis de I’Etat. Il a pourtant fait partie de
la délégation qui a ardemment et secretement négocié pendant plus de deux ans
avec I’ennemi, puis obtenu la paix. « La confiance a commencé a se tisser apres des
centaines d'heures de face-a-face » raconte-t-il. Pico Malaver lance alors une
initiative qui s’avéra déterminante. Il crée une unité de police pour |'unification de la
paix, 3'000 policiers qui garantiront la sécurité du processus. Aujourd’hui, cette unité
protege certains anciens dirigeants des FARC. « Les FARC sont devenus des citoyens
comme les autres. C'est a nous, police nationale, de protéger leurs droits et leur
liberté. »

« Il y a une fissure en toute chose... c'est par la que passe la lumiere. »

Nous connaissons aujourd’hui la corrélation entre la peur et I'agressivité tant au
niveau des individus que des société, de sorte que chacun de nous qui prend
I'initiative de céder, désarme la peur de son adversaire et I'arrache a I'escalade de
I’agressivité. Voila la pédagogie de la paix.

Cette force de réconciliation, nous en avons particulierement besoin aujourd’hui.
Cette force spirituelle qui refuse d’alimenter la spirale de la violence et de la peur,
de polariser les débats, et de désigner les ennemis. Cette force qui permet de
privilégier une recherche de rencontre, d’apaisement, de dialogue. Cette capacité a
transformer les antagonismes inévitables en complémentarités. Cette force qui nous



permet d’accepter simplement de ne pas avoir raison et qui nous donne le courage
de faire le premier pas. Accepter sa propre fragilité, cette fissure dans nos vies,
permet de travailler a plus de justice tout en respectant I'humanité des hommes
injustes.

Conclusion

« Paix aux hommes de mauvaises volonté et qu’un terme soit mis a toute
vengeance, tout appel au chatiment et a la rétribution. Les atrocités excedent toute
mesure (...)

C’est pourquoi, Seigneur Dieu, ne pese pas leurs souffrances sur la balance de la
justice et ne I'impute pas a leurs bourreaux, leur demandant compte de I’horreur,
mais use d’'un autre principe. Impute plutdét aux exécuteurs, aux délateurs, aux
traitres, a tous les malfaisants, le courage et la force d’ame des autres, leur
endurance, leur dignité, leur lutte intérieure constante et leur invincible espérance
(...)

Que tout cela compte devant Toi, Dieu, pour le pardon de la faute pour que revive la
justice. Que compte tout le bien et non le mal. Que pour le souvenir de nos ennemis,
nous cessions d’'étre leurs victimes, leur cauchemar et leur terreur fantomatique,
mais leur secours pour qu’ils renoncent a leur fureur (...) ».

Trouvée dans les archives d’'un camp de concentration nazi, cette priere juive se
termine par une bénédiction :

« Et quand tout cela sera fini, donne-nous de vivre, hommes parmi les hommes, et
que la paix revienne sur notre pauvre terre sur les hommes de bonne volonté et
qu’elle vienne aussi sur tous les autres ! »

Amen

Témoignage de Christine Landry

Puissance, pouvoir, autorité, fragilité : de quoi s’agit-il, pour moi, au quotidien ? Je
suis dans la puissance - voire la toute-puissance - si je prends le pouvoir pour
écraser, manipuler, méme parfois avec une bonne intention. Dieu m’en garde !
J'exerce une autorité lorsque j'exerce un pouvoir qui m’a été donné pour le service



d’autres personnes et qui demande a étre assumé avec discernement : en tant
gu’enseignant-e face a des éleves, en tant que parent face a ses enfants.

Quant a la fraqgilité...

Certaines personnes semblent visiblement en situation de fragilité : des personnes «
différentes » selon des criteres médicaux ou sociaux, comme les personnes
porteuses d'un handicap, par exemple, ou celles qui sont dans un dénuement, une
pauvreté extrémes, ou encore déracinées.

Je suis maman de 4 enfants adoptés maintenant adultes, avec plusieurs handicaps.
Ces personnes ont d(i apprendre, et continuent d’apprendre - elles n'ont pas
vraiment d’autre « choix », a « étre », a « parler » en incluant, assumant leur
situation, leurs fragilités, ce qui leur confere une forme d’authenticité, de crédibilité
en leur donnant une autorité, une force particulieres.

Et pour moi, pour chacun d’entre nous, qui ne nous sentons pas particulierement
marginalisés, ni spécialement fragiles, serait-ce aussi une voie pour étre debout
dans sa vie ? Lorsque je suis régulierement a I'écoute du Christ dans mes
profondeurs, comme décentrée de moi-méme, de mes attentes, je peux petit a petit
me positionner différemment face a une autre personne, sans prendre appui sur ce
qui est fort et puissant en moi, mon savoir, mes certitudes.

Car par ces téte-a-téte, plutdt ces coeur-a-coeur, mes fragilités - eh oui, j'en ai,
comme chacun, et quel cadeau de pouvoir les rencontrer - mes fragilités vont étre
mieux intégrées a ma personne, mes peurs apaisées et mon coeur pacifié par
rapport a mes « ennemis intérieurs » et a des adversaires extérieurs. A ce moment-
la je suis rendue capable, dans la rencontre, de cette autorité vraie, de cette force
nouvelle qui permettent de devenir - un peu - « faiseur de paix ».

J'en fais I'expérience lors d’un conflit avec un proche, qui m’accuse pour la xieme
fois de ne pas le comprendre et argumente en énumérant toutes les fois ou cela a
été le cas. Je n'ai pas la méme lecture des situations que lui, mais je suis
absolument convaincue qu'’il souffre et je sens que je ne peux pas répondre par des
arguments - ce que j'avais essayé par le passé, et cela n’avait servi qu’a envenimer
la situation. J’ai pu choisir, cette fois-la, de lacher prise et de laisser dire sans
répondre, mais aussi sans me dérober. Cette personne qui m’avait dit, a ce moment-



la, qu’elle ne voulait plus me voir m’a rappelée une semaine plus tard.

J'ai compris que cette fois-la, lors de notre discussion, elle s’était sentie, respectée,
acceptée, et peut-étre méme entendue, alors que je n’avais rien dit. Et j'ai aussi
compris que je ne peux rencontrer vraiment I'autre, c’est-a-dire avec empathie,
gu’avec ma zone vulnérable pacifiée, sinon je suis sur la défensive.



