L’espérance? Un moteur puissant qui semble
aujourd’hui en panne. Et pourtant?

26 novembre 2017
Temple de Boudry
Isabelle Ott-Baechler

Quelles sont nos images de I'avenir ? Qu’'attendons-nous en ce mois de novembre
2017 ? La question de savoir ce que nous attendons est essentielle. Ce que nous
attendons donne sa couleur a notre présent. Les évenements heureux que nous
espérons embellissent notre existence. Et il suffit d’un soupcon lors d’un examen
médical pour que I'attente inquiete ternisse nos journées jusqu’au moment ol nous
recevons les résultats.

Les perspectives a longs terme sont peu réjouissantes pour notre monde : nos hivers
s'adoucissent, les glaciers fondent et la neige qui s’est montrée ce matin devient
rare. A cela s’ajoute la description apocalyptique de certains romans de science
fiction: la vision de notre terre se dissolvant dans une ultime explosion ou alors se
figeant dans une glaciation éternelle. Seuls nos robots survivraient a cette
catastrophe esperent certains.

A cette sombre vision de I'avenir s’ajoute un sentiment diffus : celui que notre
existence ne laisse qu'une empreinte négative sur notre planéete. Le pas est vite
franchi: I'idée que I'étre humain - et nous-mémes - sommes a l'origine de tous les
maux finit par nous décourager.

« Profitons de la vie ! Nous ne savons pas si demain nous serons... millionnaires ? »
nous encourage I'humoriste Marc Donnet-Monay, un brin sarcastique!

Qu’attendons-nous ? Certains misent tout sur la technique qui va nous procurer les
solutions pratiques a nos problemes, cela s’appelle le ‘solutionisme’ parait-il, une
vision optimiste - et aussi tres lucrative. Ces réponses techniques relevent des
moyens pour améliorer notre existence, voire la prolonger - ce n’est pas rien - mais
donnent-ils du sens a nos journées?


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-11-26/lesperance-un-moteur-puissant-qui-semble-aujourdhui-en-panne-et-pourtant
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-11-26/lesperance-un-moteur-puissant-qui-semble-aujourdhui-en-panne-et-pourtant

Lors d'une sympathique soirée il y a quelques semaines, I'un de mes voisins de table
me parle de ses matins difficiles ou une question le taraude: « A quoi bon ? » Certes
c’est un homme agé, mais il a marqué son épogue dans son domaine, il a mené une
belle carriere qui lui a valu la reconnaissance de ses pairs, et du grand public; et
avec sa femme, il forme un beau couple, aux propos toujours intéressants. Mon
interlocuteur est intellectuellement en forme.

« A quoi bon ? » Ces trois mots me touchent. Que peut-on encore espérer quand
I’essentiel de sa vie se trouve derriere soi ? Ou au contraire, que peut-on attendre
de I'avenir, quand on a une famille, une maison, un travail, la santé... quand on a
tout, quoi ?

A quoi bon se lever le matin? A quoi bon faire tout ce que nous faisons ? A quoi bon
une belle carriere et ces recherches qui n'empéchent ni la guerre, ni la destruction
d’'un monde que I'on a aimé ? A quoi bon puisque tout se termine tot ou tard dans la
poussiere ou la cendre ? Que me réserve l'avenir? Ou pire, y a-t-il un avenir? Nous
avons besoin d’espérance

Dans le fragment de sa lettre a la paroisse de Rome, paroisse au nombre insignifiant
perdue au coeur de I'immense empire romain (la 1ere mondialisation), I'ap6tre Paul
nous parle de I'espérance avec une image: celle d’'un monde au travail, semblable a
une femme enceinte, aux prises avec les douleurs de I'’enfantement. Une belle
image !

Vous |I'avez remarqué, le verbe ‘gémir’ apparait a plusieurs reprises : gémir, haleter,
soupirer - la Création entiere est au prise avec les affres de I'accouchement, et nous
avec elle, dans une méme communauté de destin.

Quand nous dénigrons systématiquement notre société, quand nous déplorons a
quel point nos semblables sont mauvais et corrompus, quand nous disons que rien
ne vaut la peine de rien, nous donnons de la place a ce que Paul nomme le Néant.
C’est un poison. Ce cynisme semble justifier un retrait de I'engagement politique et
social, une indifférence a tout ce qui n’est pas soi et son entourage immédiat pour
profiter de la société et de I'Etat sans apporter sa contribution et sans s’engager
pour les faire vivre.

Notre pouvoir, notre empreinte, sur le monde créé n’est pas que nuisance nous dit
I"apo6tre Paul. Bien s(r que «|'univers entier a été marqué du sceau de la mort »1
depuis I'ancien Adam ; bien s(r que nous sommes affectés jusqu’au plus profond de
nous-mémes par le pouvoir d’anéantissement qui s’exerce sur la Création et notre



monde ; bien sUr gue nous partageons les douleurs et les inquiétudes Iégitimes a
propos de |I'avenir de I’lhumanité, mais ici Paul insiste sur son affranchissement, sa
libération. Il s’agit d’'un accouchement de la Création soumise au Néant, un
enfantement douloureux, mais qui ne débouche pas sur le Néant, mais sur I'enfant:
le monde nouveau. Croire en cet enfantement change tout.

Notre horizon n’est pas la victoire des forces de destruction, notre horizon se profile
comme une nouvelle création. Paul nous fait lever les yeux, voir plus haut, voir plus
loin pour contempler un horizon largement ouvert. Au rétrécissement de nos vies
sous I'emprise des mauvaises nouvelles et du cynisme ambiant, Paul donne un
souffle : nous et toute la Création n’allons pas vers le vide, la mort, la nuit. « Les
souffrances du temps présent sont sans proportion avec la gloire qui doit étre
révélée. »

Répétons-nous chague jour que « Dieu ne vient pas nous sauver du monde, mais
sauver le monde ! » selon I'heureuse formule du professeur de théologie Simon
Butticaz, dans un livre que je vous recommande intitulé Paques et apres.

A la fin de la derniere guerre mondiale, dans une Europe ruinée par les violences et
les destructions, destruction notamment des valeurs d’humanité incarnée par
I’horreur des camps d’extermination, ou la haine et le besoin de vengeance
n'étaient pas éteints, quelques politiciens et scientifiqgues visionnaires ont eu le
courage et I'intelligence de créer le CERN. lls ont réunis leur force et intégré
I’Allemagne ennemie qui venait d'étre vaincue. C'était en 1952. Aujourd’hui le CERN
est le plus grand agitateur de particules du monde et contribue a des avancées
scientifiques majeures. Ce centre européen a aussi réuni dans ses laboratoires,
pendant la guerre en Yougoslavie, des Bosniaques et des Serbes qui travaillaient au
méme projet scientifique, de méme que des Israéliens et des Palestiniens se
retrouvent a ceuvrer pour la méme cause. Aujourd’hui, bref, le CERN contribue donc
a la paix.

« Car nous avons été sauvés, mais c’est en espérance »

En nous invitant a cette confiance, Paul nous demande de prendre du recul, de la
hauteur, pour regarder deux réalités qui coexistent: aujourd’hui nous sommes
solidaires de la souffrance de ce monde en travail - nous ne pouvons nous en laver
les mains - et nous nous engageons avec d'autres pour travailler a des solutions. En
méme temps, nous sommes déja en communion dans I’espérance du monde qui



vient. Cette nouvelle Création est déja la, en filigrane, par touches, mais pas encore
pleinement présente. L'enfant est commencé, bien vivant, mais le nouveau-né n’est
pas encore venu au monde !

Vous avez remarqué les temps du verbe : « Nous avons été sauvés », et pas « Nous
serons sauvés », parce que |I'espérance s’enracine dans un événement du passé,
I’événement de Paques qui nait de la mort. Nous espérons parce que Paques a eu
lieu, le crucifié est ressuscité. Nous espérons et nous sortons du cycle décevant des
fausses espérances humaines. Nous nous refusons a nous laisser prendre par des
réves ou des consolations éphémeres. Nous attendons Dieu lui-méme, nous
attendons |'éternité!

Le propre de I'espérance c’est qu’elle échappe a notre emprise, nous n’en disposons
pas. L'espérance est un don. Elle n’est pas le résultat de I'optimisation des
ressources ni de notre effort a développer toujours plus nos capacités. L'espérance
commence quand tout espoir est perdu. Quand tout a fait naufrage, Dieu continue
d’espérer en I’lhumain. L’espérance ne s’inscrit pas dans la sphére du monde visible,
du monde sensible; «|'espérance qu’on voit n’est plus I'espérance ! »

Pour le réformateur Martin Luther, I’espérance est ce qui permet a la foi de rester la
foi: « Tu ne dois pas sentir, tu dois croire. »

Je me souviens du pasteur Jean-Philippe Ramseyer, un pasteur qui m'a marqué a
mon adolescence, et d’une situation dont il nous a fait part. Il a eu entre les mains
I’étude graphologique d’un de ses catéchumenes, agé de 15 ans. Une étude
inquiétante pour I'avenir de ce jeune homme. Avec sagesse le pasteur n’en a rien dit
au catéchumene concerné, et I'avenir a démenti totalement I'analyse du
graphologue; rien ne s’est produit qui était annoncé, bien au contraire.

Le dernier mot sur ma vie et la vbétre appartient a Dieu. Le dernier mot sur la
Création, le cosmos, appartient a Dieu. L’avenir nous est donné. Il n'est pas
seulement I’'empreinte que nous laissons sur la planete. L’avenir n’est méme pas la
somme de toutes les compétences mondiales. Paul nous dit: Dieu s’en méle, il
intervient, il est la au coeur de I'histoire de sa création avec miséricorde.
L'espérance d’un affranchissement du mal et des forces de destruction concerne
toute la création, pas seulement une poignée d’élus. Toute la création! La vie n'est
pas une tragédie ou chacun sauve qui peut. Non! Nous sommes solidaires pour
travailler au projet de Dieu et faire advenir un monde nouveau.



L’espérance s’oppose a tout fatalisme, a toute résignation, a tout cynisme aussi.
Non! La méchanceté, I'absurdité, la violence n’auront pas le dernier mot. Non! Nous
n'allons pas vers la destruction totale et la mort, mais vers Dieu.

Voila ce que j'aurais du dire a mon charmant voisin de table I'autre soir. Sur le
moment, je n'ai pas trouvé les mots. Peut-étre qu’il m’écoute ce matin, alors je lui
laisse aussi cette réflexion : « Vis le jour d’aujourd’hui. Dieu te le donne, il est a toi,
vis-le en Lui. Le jour de demain est a Dieu, il ne t'appartient pas. Ne porte pas sur
demain le souci d’aujourd’hui. Demain est a Dieu, remets-le-Lui.Le passé ? Dieu le
pardonne. L'avenir? Dieu le donne ».

En ce mois de novembre 2017 finissant, nous allons vers la nuit. Nous allons aussi
vers Celui qui transforme les ténebres en lumiere.

Amen



