L'harmonie au coeur de nos relations humaines

22 octobre 2017
Collégiale Saint-Léonard de Bale
Michel Cornuz

Si I'on se promene dans une librairie, on trouvera au rayon philosophie de nombreux
ouvrages destinés a nous aider a mieux vivre ; au hasard des titres prometteurs :

« Une vie meilleure », « La philosophie pour vivre heureux » ou encore « Apprendre
a vivre », et si I’on va au rayon psychologie, développement personnel ou
spiritualité, la moisson serait encore plus grande.

C’est bien le signe gque nos contemporains aspirent au bonheur, a une vie pleine et
qui ait du sens, a une paix intérieure et a I'harmonie dans les relations humaines, et
aussi gu'’ils ont besoin d’'une méthode pour parvenir a ce bonheur qui est tout sauf
une évidence dans la vie quotidienne.

Si Paul s’'était promené dans une librairie a Athenes, il aurait pu, lui aussi, trouver
des livres des meilleurs philosophes de son temps : « De la tranquillité de I'ame », «
Du contrdle de la colére » ou « La vie heureuse ».

Chaque école philosophigue proposait des exercices spirituels qui engageaient toute
la vie de I'apprenti philosophe avec pour but de se détacher du monde terrestre, de
ses passions et de ses troubles pour ne vivre que selon la Raison, le Logos, et
parvenir ainsi a la paix, la tranquillité, la sagesse. Ainsi devenait-on philosophe, ami
de la sagesse dans I’Antiquité.

Paul connaissait certainement tous ces livres, il avait aussi un tres grand respect
pour le but que ces philosophes tentaient d’atteindre. D’ailleurs les listes des
passions qui dominent 'lhomme et I'empéchent d’accéder a la liberté intérieure ou a
I’harmonie dans les relations humaines (que nous avons entendues dans le texte de
Colossiens) reprennent simplement I'idéal des philosophes de son temps qu'il
partage sans réserve.

Son message n’est donc pas une critique frontale contre I'aspiration au bonheur de
ses contemporains, mais il se base sur cette quéte Iégitime pour proposer, a partir
de sa foi en Christ, un chemin inédit, une méthode nouvelle pour accéder a cette
plénitude de vie. Voila qui devrait nous servir de modele dans notre maniere


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-10-22/lharmonie-au-coeur-de-nos-relations-humaines

d’entrer en dialogue avec les philosophies ou spiritualités de notre temps que nous
regardons souvent de haut, avec un certain mépris, alors qu’elles tentent de
répondre a des aspirations élevées, sinceres et |égitimes, de nos contemporains ;
aspirations qui sont d’ailleurs les nétres aussi.

Partons plut6ot positivement de ce désir d’étre plus humain, d’une vie accomplie,
pour discerner comment notre foi chrétienne nous aide a atteindre ce but. Dans
I’épitre aux Colossiens, Paul développe une cosmologie, une vision de l'univers qui
recoit son harmonie du Christ ressuscité et élevé dans le monde divin, lui qui tient le
monde dans ses mains et le remplit de sa Présence.

Ma collegue, dimanche dernier, a évoqué la puissance mobilisatrice de cette vision.
Dans notre chapitre, il est question de notre participation en tant gu’étre humain a
cette harmonie et a cette plénitude : nous passons donc de I’'harmonie cosmique a
I’'harmonie personnelle de chacune de nos existences et a I’lharmonie de nos

relations avec les autres.

Paul utilise des images spatiales qui correspondent a la conception de I'univers de
son temps et qui peuvent nous paraitre un peu énigmatiques: c’est un espace a trois
étages, avec en bas, la terre, lieu des contradictions, du mélange du bien et du mal,
des pulsions animales, un étage intermédiaire ou sont les puissances, les anges, les
autorités, tout ce qui a un pouvoir sur les étres humains et les aliene, et enfin le
haut, le monde céleste, divin, lieu d’harmonie, de paix, mais qui semble tres éloigné
de notre terre de souffrances et de misere.

Bien sir, cette conception n’est plus la nbétre - et c’est certainement pourguoi, nous
avons de la peine a comprendre par exemple I’Ascension du Christ au ciel, a la
droite de Dieu, qui s’exprime dans cette symbolique spatiale. Toutefois la
signification existentielle de ces images demeure tres actuelle et pertinente pour
exprimer notre réalité humaine : nous sommes bien des étres terrestres, avec notre
lot de contradictions. Nous pouvons aspirer au meilleur du plus profond de nous-
mémes et nous laisser en méme temps tirer vers le bas par nos passions égoistes,
nos peurs ou nos lachetés. Je ne veux pas développer, chacun sait quelle est sa
pente glissante qui le tire vers le bas !

Méme si nous ne croyons plus aux puissances célestes du monde intermédiaire,
nous pouvons aussi faire I'expérience d’étre comme possédés ou prisonniers de
forces obscures que nous ne maitrisons pas et qui peuvent diriger nos vies, lorsque
nous sommes pris dans les chaines de I’'angoisse ou de la tristesse qui paralysent



notre élan vital, de la culpabilité ou des nceuds relationnels compliqués qui nous
isolent, de la convoitise a posséder toutes sortes de biens pour nous faire valoir
aupres d’autrui.

Le monde céleste ne nous est pas inconnu non plus, nous pouvons faire de temps en
temps I'expérience de la plénitude, de la paix, quand nous nous sentons en
harmonie avec la nature, avec nous-mémes, avec les autres, avec Dieu. Nous
éprouvons alors le simple bonheur d’exister et d’étre a notre place. Et ces moments
célestes, nous aimerions tant les prolonger ! C'est a ce bonheur céleste, a cette
harmonie divine au coeur de nos réalités terrestres si souvent disharmonieuses que
I’ap6tre Paul nous convie.

Sa conviction fondamentale est que par I’Ascension, le Christ est entré dans le
monde de Dieu et qu’il nous en ouvre |'acces, déja maintenant. Les énergies de vie
et de résurrection du Christ sont plus fortes que toutes les puissances qui nous
possédent et nous rendent prisonniers. Ces énergies de résurrection nous libérent,
nous rendent a nous-mémes et nous ouvrent a des relations pleines avec les autres :
« Votre vie est cachée avec le Christ en Dieu ». Voila I’évangile, la Bonne Nouvelle !
Il est a noter que c’est a l'indicatif, cela nous est donné, le ciel est bien ouvert pour
nous. Et c’est au présent ! Non dans un avenir lointain, aprés beaucoup d’efforts,
non apres notre mort, dans I'au-dela. Nous sommes déja ressuscités avec le Christ !
Simplement, cette réalité extraordinaire, ce trésor du Royaume, est caché et le but
des conseils et exhortations de I'apdtre est de rendre un peu plus manifeste, et
d’abord a nos propres yeux, cette réalité cachée, pour que nous puissions en vivre
de maniere plus consciente.

Il'y a plusieurs manieres de témoigner de cette participation du croyant au monde
de Dieu : chacun, qui en a fait I'expérience, essaie de nommer avec ses mots cette
perception mystérieuse d’une réalité certes intérieure mais qui dépasse infiniment
notre moi conscient, noyau dur de notre étre qui nous permet de tenir bon quand
nos vies s’'écroulent, de garder notre dignité lorsqu’elle est bafouée ou que la
culpabilité nous ronge, de raviver la flamme de I'amour, méme s'il ne reste que des
braises dans nos relations.

Cette réalité est ce sur quoi nous pouvons toujours prendre appui pour nous éveiller
de nos torpeurs, nous relever lorsque nous sommes a terre, et nous remettre dans le
courant de la vie (cf. éveiller et lever : les verbes de la Résurrection).



Un Pere de I'Eglise, Evagre, nomme cet espace intérieur qui abrite cette Présence de
Dieu : « perception de la Paix ». Si nous sommes attentifs a cette Paix intérieure, si
nous la percevons, méme de maniere furtive, au sein de nos journées agitées, si
nous en faisons peu a peu le Centre de notre vie, de notre étre, de nos actions, alors
nul doute que nous serons transformés, renouvelés et fortifiés.

Cela peut sonner comme quelque chose d’abstrait ou comme un idéal inatteignable,
pourtant c’est bien a la portée de chacun de nous : la ou nous sommes, quel que
soit notre age, notre santé, nos échecs et découragements. Nous pouvons entrer,
toujours a nouveau, dans cette dynamique de renouvellement de nos existences en
accueillant ces énergies de vie et de résurrection, en recevant cette Paix qui nous
est offerte par le Ressuscité, qui est en méme temps le Ressuscitant, c’est-a-dire
celui qui suscite des forces nouvelles la ou nous croyions étre a bout, celui qui
suscite un amour nouveau la ou nous pensions étre trop blessés pour étre capable
d’aimer encore, qui suscite une paix nouvelle la ou nous nous enfermions dans nos
discordes. L’'homme nouveau, ce n'est pas celui qui tire un trait sur le passé, et le
balaie comme s’il n’existait pas, mais celui qui se laisse renouveler en permanence
pour que ce passé ne conduise pas a une impasse, mais qu'’il ouvre des horizons
inédits.

C’est un chemin, et I'essentiel est de commencer a le prendre, ou pour employer
une autre image (évocatrice ici sur les bords du Rhin), c’est un fleuve et il suffit
d’entrer dans ce courant de vie et de résurrection et de s’y laisser porter. Ne nous
culpabilisons pas de nos retours en arriere et de nos blocages, ne nous effrayons par
I'ampleur de la tache, mais recentrons-nous toujours sur cette Paix - cette Présence
du Christ en nous - qui est notre identité profonde et que rien, ni personne ne peut
nous enlever. La est bien notre bonheur !

Voila, selon Paul, le chemin vers la tranquillité de I’'ame, une vie heureuse, la voie
pour devenir un étre humain accompli. Il rejoint ainsi les aspirations au bonheur de
ses contemporains, mais sa foi au Christ lui permet de proposer une méthode bien
différente que celle des philosophes de son temps pour parvenir a cet
accomplissement : ce bonheur n’est pas réservé a une petite élite de philosophes, il
est destiné a tous les croyants qui par leur foi en Christ sont tous amis de la
sagesse.

Il ne consiste pas en une fuite du monde et des autres étres humains pour étre a
I’abri des troubles et vivre seulement de la contemplation intellectuelle, mais ce
bonheur est incarné et ce qui fait le ciel sur la terre, ce sont des relations
communautaires et interpersonnelles pacifiées et harmonieuses, sous le signe de



["amour.

L'idéal du chrétien n’est pas I'impassibilité du sage, mais la compassion pour tout
étre humain souffrant, a I'image du Christ. Enfin, comme nous I'avons souligné dans
cette méditation, ce bonheur n’est pas dans un avenir lointain au terme d’un travail
sur soi éprouvant, mais c’est un don, une grace, a accueillir au présent.

Que regne en nos ceeurs la paix du Christ. Amen.



