
La vie légère 
1 octobre 2017
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Le secret de la vie légère commence par l’invention d’un trésor. Celui que le jeune
Luther, tourmenté par la question de son salut comme la plupart des enfants de son
siècle, redécouvrit en étudiant l’épître aux Romains au couvent d’Ehrfurt: « le juste
vivra par la foi ». Ces quelques mots ont entraîné une prise de conscience décisive
et sont devenus l’étendard des Réformateurs.
La chose essentielle que Dieu me demande est de placer en lui ma confiance et de
me laisser adopter par lui comme son enfant.
« Il s’agit là d’un véritable diamant », écrit Luther dans son commentaire, « et celui
qui le porte sur lui ne peut subir aucun dommage ».
Filons la métaphore et examinons diverses facettes de ce diamant qui mène à ce
que j’appelle la vie légère.

Dieu m’accepte tel que je suis. Bien mais pour commencer, qui suis-je ? Qui est ce
moi que Dieu accepte ? Ce moi est celui que j’ai bien de la difficulté à accepter. La
plupart du temps, nous ne sommes pas en accord avec nous-mêmes. Au contraire,
nous nous débattons avec nos ombres personnelles.

Dans l’émouvante prière qu’il a composée pour lui-même, le pasteur Charles
Wagner énumère quelques unes de ces ombres qui pèsent sur sa vie: les fautes, les
égarements, l’angoisse, les regrets, le sentiment d’impureté… Lorsque je dresse
mon propre bilan, je me vois en quête de ce qui me manque le plus, l’harmonie. J’ai
l’impression que mon âme est détériorée, cela m’éloigne de Dieu et me désespère.
Or Dieu m’accepte tel que je suis et cela devrait me décharger de ce désespoir. La
liberté m’est offerte d’être moi-même, tel que je suis.
Luther prend l’exemple du malade qui croit en son médecin : « Il est malade de fait,
mais en bonne santé par la promesse certaine du médecin en qui il croit et qui le
considère déjà en bonne santé ». Ainsi sommes-nous devant Dieu.

Première facette du diamant : j’ai le droit d’exister, avec mes plus et mes moins,
mes lumières et mes ombres. Je n’ai pas à m’ingénier à me faire aimer de Dieu, à

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-10-01/la-vie-legere


me justifier perpétuellement devant lui. Je n’ai pas à jouer au petit saint, à composer
un rôle. Non certes que mes ombres se dissipent comme par enchantement, mais
elles perdent de leur centralité. Au lieu de me juger, Dieu me déleste du joug que je
constitue pour moi-même.

La seconde facette du diamant est contiguë à la première. Si la liberté est offerte
d’être soi-même, j’ai le droit de trouver mon propre ton, de penser par moi-même et
de l’exprimer. Les réformateurs ont osé penser en dehors de la tradition et du
magistère de l’Eglise de leur temps pour affirmer leur point de vue. A la Diète de
Worms, Luther refuse de se rétracter car, dit-il, on ne peut aller contre sa
conscience. L’Eglise forme peut-être un troupeau, mais dans lequel chaque brebis
doit réfléchir par elle-même.
Appel combien salutaire de nos jours ! Dans l’Eglise comme dans la société, la
pensée est en péril. On n’aime pas ceux qui posent des questions, qui s’interrogent,
qui remettent en cause. On cherche à éteindre les débats qui dérangent par des
discours prédigérés, de l’intimidation voire le recours aux tribunaux. Pourtant, plus
que jamais, les extrémismes politiques, les sectarismes et les obscurantismes
religieux constituent de réelles menaces. Jésus a confirmé cet appel à la réflexion. A
un scribe qui lui demande quel est le premier de tous les commandements, il fait la
réponse classique : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton
âme, de toute ta force ; et il ajoute de son crû : de toute ta pensée ».

A présent, prenons le domaine de l’action. Nos milieux d’Eglise ne cessent de
résonner d’exhortations à s’engager pour toutes sortes de causes, aussi
respectables les unes que les autres. A tel point qu’on finirait par croire qu’un
chrétien qui ne s’engage pas est indigne de porter ce nom. Il est vrai que le
monothéisme de la Bible est de nature éthique.
Le huitième jour de la création est le jour de l’homme. Dieu s’est mis en retrait,
laissant à l’homme le soin de poursuivre en apportant au monde ce qui lui manque
encore, des valeurs. Il lui appartient d’incarner ces valeurs dans la vie personnelle et
collective. Mais face à ce défi, quelles sont nos capacités réelles ? La tâche pourrait
vite devenir écrasante.
Dans son commentaire, Luther a un leitmotiv: « Nous sommes justes en partie, mais
pas entièrement ».

Troisième facette du diamant : il n’y a pas ici-bas d’engagement qu’on peut déclarer
totalement juste. Même l’engagement le plus admirable, le plus désintéressé, le plus



généreux n’est pas dépourvu d’ambiguïté. Il n’y a pas un camp du bien face à un
camp du mal, des bons contre les méchants, séparés par des frontières nettes. Si les
choses étaient si simples, s’il y avait quelque part des choses purement négatives
qu’il suffisait de distinguer pour les supprimer… mais ce n’est pas ainsi !
La ligne de partage entre le bien et le mal passe en chacun de nous. Il est donc
essentiel de garder une distance, de cultiver un décalage par rapport à nos
engagements. Abstenons-nous de faire de nos causes humaines des absolus, de les
transformer en messianismes. Méfions-nous des lendemains qui déchantent !
Raison pour laquelle, cela a été souvent remarqué, en politique, l’esprit protestant
préfère la réforme en douceur à la révolution brutale. Une révolution suppose une
table rase – on détruit tout avant de reconstruire. Mais Dieu seul a la capacité de
créer à partir de rien et nous ne sommes pas Dieu. Donc notre engagement
consistera plutôt à prendre soin du monde et à servir la vie au lieu de prendre le
risque déraisonnable de la détruire.
Agir de manière à laisser derrière soi un petit plus, une contribution qui, aussi
modeste soit-elle, puisse être utile aux autres, ce serait déjà une belle ligne de
conduite personnelle. J’ajoute ceci : on a aussi un droit de retrait. On n’est pas obligé
de s’engager à tout prix, on peut s’abstenir. Quelques fois il vaut mieux ne rien faire.
Dans la parabole de l’ivraie et du bon grain, il est dit aux ouvriers trop zélés qui
veulent arracher la mauvaise herbe de n’en surtout rien faire « de peur qu’en
arrachant l’ivraie ils ne déracinent en même temps le blé ». Oui il est préférable de
ne rien faire plutôt que nuire. Après tout, notre planète polluée, notre nature
défigurée ne sont-elles pas les stigmates de la suractivité humaine ? Nous vivons
dans une époque ou la terre n’en peut plus de l’homme! Traverser cette vie en
laissant aussi peu d’empreintes que possible est sans doute la forme contemporaine
de la sagesse. La foi n’ajoute aucune charge supplémentaire à la vie humaine. Au
contraire, elle vise à la rendre plus légère.

Faisons un pas de plus vers une quatrième facette du diamant, et non la moindre.
L’apôtre Paul écrit que la foi passe par dessus les circoncisions et les incirconcisions.
Par ces images de circoncision et d’incirconcision, il veut dire tout ce qui contribue à
séparer les gens entre eux et tout ce qui fragmente la société en groupes plus ou
moins étanches. Les identités religieuses, les préjugés ethniques, les clivages
idéologiques, les barrières communautaires…
Tout cela n’a pas de fondement devant Dieu. Pour Lui, ce sont des « riens » - des
fantasmes, des illusions. Ainsi la véritable force spirituelle permet de considérer la
vanité de telle ou telle religion particulière, étant entendu qu’une religion est



toujours une œuvre humaine.
Nous avons la liberté de considérer que les religions n’ont aucune importance. La
seule chose qui compte est le renouvellement de mon être. Et Luther de balayer
d’un revers de la main les rites, les oraisons, les règles, les jeûnes, les pélerinages,
comme pour dire : « plus notre culte est sobre, mieux c’est ».

Franchissons un dernier pas. Si la foi ne nous met pas à l’écart, alors elle nous
réconcilie avec ce qui est en dehors d’elle. Elle débouche sur une spiritualité laïque.
Laïc signifie populaire, commun, d’une humanité universellement partagée. Jésus fut
un laïc de province, un homme du peuple, qui n’appartenait pas à la caste des
prêtres et n’endossait pas leur vision des choses.
Ce monde qui nous est commun, que nous appelons la création, est laïc. Ce qui ne
veut pas dire qu’il est abandonné de Dieu. Au contraire Dieu est présent partout
mais incognito. Dieu lui-même est laïc par sa présence cachée.
On raconte que dans l’antique cité d’Ephèse, au sixième siècle avant notre ère, des
visiteurs venus de loin pour rencontrer le fameux philosophe Héraclite le trouvèrent
se chauffant dans sa cuisine. Ils hésitaient à entrer. Alors Héraclite leur dit : «
Entrez, le divin est présent aussi dans la cuisine ».


