
Etre disciple, ce n’est pas apporter quelque
chose, mais bien être accueilli-e dans sa
petitesse. 
3 septembre 2017
Chapelle St-Pierre
Nassouh Toutoungi

Chères auditrices, chers auditeurs, chers frères et soeurs en Christ,

Le passage de l'évangile de Matthieu que nous venons d'écouter est la conclusion
des conseils et recommandations de Jésus à l'attention de ses disciples. Auparavant,
Jésus donne des indications assez concrètes: aller vers les brebis perdues de la
maison d'Israël (Mt 10, 6), proclamer le Royaume de Dieu (Mt 10, 7), ne rien avoir
sur soi (Mt 10, 9-10).
Il les avertit ensuite qu'ils seront persécutés (Mt 10, 17-25). Et Jésus incite ses
disciples à parler ouvertement, sans crainte, il les met encore en garde qu'il sera lui-
même un sujet de dissension (Mt 10, 34-36) et qu'ils doivent renoncer à eux-mêmes
(Mt 10, 37-39). Vient ensuite notre passage du jour. Quel programme!

De qui parle-t-on exactement? Jésus envisage les disciples quand il dit: "Qui vous
accueille, m'accueille, et qui m'accueille, accueille celui qui m'a envoyé." Après avoir
incité les disciples à faire ceci ou être comme cela, Jésus renverse les perspectives:
maintenant, ce sont les disciples qui reçoivent quelque chose. Ce sont eux qui sont
censés être accueillis par les personnes qui écouteraient leur message. Mais cet
accueil va bien au-delà de la simple hospitalité. Il implique la soumission à la parole
transmise. Non seulement cette parole équivaut à celle de Jésus, mais à travers lui,
à celle de Dieu lui-même. L'autorité de Jésus est celle du Père, et elle est conférée
aux apôtres. Responsabilité redoutable!

Pensons aussi aux bêtises lourdes de conséquences enseignées par l'Église au long
des siècles: on ne peut qu'être reconnaissant envers l'Esprit Saint qu'une parole de
Dieu ait pu se faire entendre et susciter la foi et, que, pour reprendre l'image de
Jésus, cette parole ait pu continuer à offrir ne serait-ce qu'un verre d'eau aux
assoiffés de l'Esprit.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-09-03/etre-disciple-ce-nest-pas-apporter-quelque-chose-mais-bien-etre-accueilli-e
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-09-03/etre-disciple-ce-nest-pas-apporter-quelque-chose-mais-bien-etre-accueilli-e
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-09-03/etre-disciple-ce-nest-pas-apporter-quelque-chose-mais-bien-etre-accueilli-e


Il suffit de pas grand-chose pour accueillir la Parole de Dieu dans sa vie, juste un peu
de bonne volonté et un coeur ouvert. En accueillant le prophète Élisée – nous l’avons
entendu – la Sunamite ne put que lui offrir une petite chambre sur la terrasse, avec
un lit, une table, un siège et une lampe, nous est-il dit (2 Rois 4, 10); et, près de la
lampe, un verre d’eau fraîche, sans doute. Qu’a-t-elle reçu en retour, elle, toute
triste de ne pas avoir d’enfant? Un fils, né de sa chair, un an plus tard, qu’elle a pu
tenir dans ses bras (2 Rois 4, 16).

Néanmoins, il ne faut pas se leurrer: ce n'est parce que les disciples viennent au
nom du Christ et de son Père apporter sa parole qu'ils seront bien accueillis. La
perspective des persécutions soulignée par Jésus indique plutôt le contraire. Et c'est
en cela que les justes et les prophètes sont des "petits": ils apportent une parole qui
dérange, une parole qui bouscule, une parole qui ne fait pas forcément plaisir à
entendre parce qu'elle pourrait nous changer de fond en comble, et nous ne
sommes pas toujours prêts à changer, à nous retourner, à nous convertir. Une
parole risquée qui change autant la personne qui la transmet que celle qui veut bien
la recevoir.
Cette tradition du prophète rejeté est un véritable lieu commun de la littérature
biblique: Israël est un peuple qui, parce qu'il a la nuque raide, rejette ses prophètes
venus de Dieu, et les tue.

Nous pouvons sans aucun problème étendre cette caractéristique à d'autres peuples
ou à l'Église en tant qu'institution. Qualifiés de "petits", les disciples reçoivent une
dignité égale à celle des justes et des prophètes, figures de la tradition juive: leur
"petitesse" devient ainsi leurs lettres de noblesse. Parce que le prophète et le juste
considèrent que la parole qu'ils ont à transmettre est plus importante que leur vie,
ils prennent des risques et les assument. Comme Jésus qui, à cause de sa liberté de
parole, sera condamné à mourir, cloué sur une croix.

Or, aujourd'hui, "Christ n'a pas de mains: il n'a que nos mains pour faire son travail
aujourd'hui. Christ n'a pas de pieds: il n'a que nos pieds pour conduire les hommes
sur son chemin. Christ n'a pas de lèvres: il n'a que nos lèvres pour parler de lui aux
hommes." L'extrait de cette prière nous montre bien une chose: les personnes qui
ont cru en la parole bouleversante de Jésus sont invitées à devenir ses
ambassadeurs, à rendre le Christ présent au monde en paroles et en actes. C'est
une sacrée responsabilité que nous avons là, d'être témoins fidèles de l'Évangile et
de nous donner au monde à l'image du Christ pour que le monde croie.



Mais est-ce que le monde peut nous croire, si nous, membres d'institutions ou
Églises, sommes désunis et, si nous ne sommes pas unanimes sur au moins
l'essentiel du message? C'est aussi dans ce domaine de la proclamation de la parole
que la dimension oecuménique a toute sa pertinence. Faut-il absolument que ce soit
ma parole qui ait été entendue pour que quelqu'un se rapproche de Jésus de la
manière selon laquelle moi, je l'envisage? Ou bien ne puis-je pas simplement
commencer le travail pour que quelqu'un d'autre le termine? Suis-je ouvert aux
diverses sensibilités et puis-je penser que beaucoup de chemins insoupçonnés
mènent à Jésus, dont certains que je ne suppose même pas?

Quoi qu'il en soit, notre récompense en tant que prophètes et justes, dont la parole
risquée est accueillie et comprise, ne peut alors être que l'éveil à la foi de celles et
ceux qui l'ont reçue. Source de joie pour nous, les messagers, quand cette parole ne
revient pas à nous sans effet.

Amen


