La responsabilité : sommes-nous des chrétiens
« je-m’en-foutistes » ou engagés ?

25 juin 2017
Temple de Martigny
Pierre Boismorand

[Je jette une chaise par terre... Grand bruit !!!]

Oh! Pardon! Pardon! Je ne I'ai pas fait expres ! Que les auditeurs m’excusent, eux
qui n'ont pas vu ce qui vient d’arriver. J'ai fait tomber une chaise, c’est tres bruyant.
Heureusement, ¢ca n'a blessé personne, et surtout, surtout, ce n’'était pas de ma
faute ! « Sorry, I'm so sorry » !

Si vous allez aux Etats-Unis, vous entendrez aussi que les gens ont constamment ce
genre d’expression a la bouche : « I'm sorry ». On traduit par : « Pardon, je suis
désolé. Ne m’en tenez pas rigueur ».

On dirait que plus on s’excuse - on le fait a tous propos, a tout bout de champ - et
moins on est capables d’assumer. Comme si on avait basculé dans une ére ou plus
personne n’'avait de comptes a rendre ; que ce soit dans les petites choses ou dans
les grandes, pour les peccadilles ou les catastrophes.

Le prochain accident nucléaire, ou les blessures de ton cceur.

Que ca regarde la crise financiere mondiale, ou un divorce.

Qui s’avancera pour reconnaitre sa part et dire : « C’est vrai, c’est aussi de mon
fait » ?

Violences idéologiques, terrorisme, ou conflit familial.

Marée noire ou simplement des tensions au travail avec le chef.

Qu’on soit a un niveau de relations basique, ou dans des organisations complexes, il
semble qu’il n’y a plus jamais aucun responsable; que personne n’a suffisamment de
force morale ou de suite dans les idées pour endosser ses actes et, le cas échéant,
reconnaitre ses erreurs.

Est-ce que Georges Bush a fait amende honorable apres avoir déclaré les guerres
d’Afghanistan et d’lrak, avec toutes les conséquences que |I'on connait ?


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-06-25/la-responsabilite-sommes-nous-des-chretiens-je-men-foutistes-ou-engages
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-06-25/la-responsabilite-sommes-nous-des-chretiens-je-men-foutistes-ou-engages

Les chefs d’Etat qui bombardent aujourd’hui la Syrie, et tuent tant d’enfants et de
civils dans ce qu’on appelle des « dommages collatéraux », voudront-ils un jour se
repentir ?

Le président des Etats-Unis, qui considére le changement climatique comme une
blague, avouera-t-il un jour qu’il est a la botte des lobbies ?

Si : les Eglises ont su parfois demander pardon.

Je ne prétends pas qu'il faille toujours désigner un bouc émissaire. Mais j’ai
I'impression que nous vivons dans des sociétés ou chacun est quitte et dit, au
mieux : « Sorry, I'm so sorry ». Et méme il semble que, plus c’est grave, plus c’'est
colteux, meurtrier, irréparable, et plus on cherche a se défiler, a s’en tirer sans
conséguences.

Mais pourquoi éprouvons-nous tant de difficultés a reconnaitre notre implication, nos
torts peut-étre ? Eh bien, cela vient du fait que la responsabilité est liée a une
dimension tres pesante de notre vie, qui est la culpabilité.

Pour ne pas avoir a trop porter, a souffrir de nos manquements, a nous reprocher
notre inconscience, a avouer notre soif de pouvoir ou d’enrichissement, nous
passons beaucoup de temps a nous justifier. Nous trouvons toutes sortes
d’arrangements avec la vérité.

Pourtant, méme a notre niveau, il y a des choses dont nous ne pouvons pas étre
fiers.

Des paroles que nous n’aurions jamais d( prononcer.

Des choix qui n’étaient pas judicieux.

Des amours qui ont mal tourné.

Des réactions, qu’avec le recul, nous regrettons profondément.

Tout cela sera-t-il porté a notre bilan ?

Certes, on peut admettre que, dans bien des cas, nos fautes n’'étaient pas
intentionnelles : nous ne voulions ni blesser, ni faire souffrir, ni porter préjudice. Mais
comme Adam, Cain, Pilate, on s’en est lavé les mains. On a dit : « Ce n’est pas

moi ! ».

Chacun clame son innocence, invogue le bon droit, la nécessité, ou le sens du
devoir, sans égards pour la droiture, la justice, I'amour et la paix. Et le respect de



soi, des autres et de Dieu qui seul importe.

Souvenez-vous : a la fin des années 80 a éclaté en France un scandale qui se révele
aujourd’hui comme emblématique de ce refus d’assumer. Il s’agit de I'affaire dite

« du sang contaminé ». Des malades transfusés avec du sang infecté étaient
décédés.

Or la ministre des affaires sociales de I’époque, Mme Georgina Dufoix, pourtant
chrétienne protestante convaincue, avait eu cette formule qui est restée dans les
annales, elle avait déclaré : « Je me sens profondément responsable, pour autant, je
ne me sens pas coupable ».

Est-ce gqu’un jour, une femme ou un homme politique, exercant des responsabilités
publiques, aura assez de conscience pour dire : « Je me sens profondément
responsable et coupable » ?

« J'ai échoué. Je me suis trompé. J'ai fait des mauvais choix ».

Ou bien les élus seraient-ils infaillibles ?

Les dirigeants d’entreprises au dessus des lois ?

Et nous-mémes tout a fait irréprochables ?

Finalement, la justice des hommes avait tranché, disant que Mme Dufoix n’était :
« ni responsable, ni coupable ».

Mais alors, dans la chaine des décideurs et des exécutants, qui avait fauté ?

Qui a empoisonné les régions de Tchernobyl et de Fukushima ?

Qui arme les nations en guerre ?

Qui pollue I'atmosphere, souille les rivieres, contamine les aliments ?

Maintenant, pour celui qui confesserait ouvertement qu'il est responsable et
coupable, une perspective s’ouvre, qui n’a rien a voir avec le jugement des hommes
ou celui de I'Histoire, puisque c’est la miséricorde de Dieu.

« Si notre coeur nous condamne », dit I'ap6tre Jean (1 Jn 3, 20), « nous savons gue
Dieu est plus grand que notre coeur ! ».

Ainsi, la foi chrétienne nous invite a entrer dans cette double démarche :

D’une part : accepter nos responsabilités, étre assez lucide sur soi-méme, sans se
dérober. Et d’autre part : accueillir le pardon de Dieu.

Ce pardon intégral, qui, lorsqu’il est pleinement accepté, est si bienfaisant et surtout
libérateur !



Alors, si la responsabilité a partie liée avec la culpabilité, avec I'aveu et, Dieu merci,
avec le pardon, elle s’articule aussi avec un autre mot, grand et noble, et c’est
justement : la liberté.

Liberté de parole. Liberté d’'étre soi-méme. Liberté de se tenir devant Dieu. Liberté
de prendre des responsabilités, mais aussi de refuser d’en prendre, et de dire

« non ».

Et c’est encore une histoire, racontée par le jésuite Anthony de Mello, qui nous
aidera a mesurer la tension qui existe entre le sens de notre responsabilité et les
compromissions auxquelles nous risquons toujours de consentir, par intérét.

Deux personnes postulent pour un emploi.

Au premier candidat, on dit :

- « Nous vous faisons passer ce test avant de vous offrir le poste que vous avez
sollicité. Mais répondez : combien font deux plus deux ? »

- « Quatre »

- « Parfait... »

Au tour du second candidat.

- « Vous étes prét pour le test ? »

-« Oui »

« Combien font deux plus deux ? »

- « Ce gue le patron aura décidé gue ca fait ».

Alors ce second candidat obtient I’emploi.

Et Anthony de Mello ajoute :

« Si vous recherchez une promotion, on vous recommande |'attitude du second
candidat. Ca vous vaudra aussi des bons points dans les examens de science
religieuse. Car les dipldmés en religion sont souvent plus réputés pour leur
engagement envers la doctrine, que pour leur engagement envers la vérité ».

Mais ces accommodements avec notre conscience peuvent avoir des conséquences
dramatiques.

Dans le livre des Actes 5, 29, Pierre et les autres ap6tres font une déclaration trop
souvent négligée. lIs disent : « Nous devons obéir a Dieu plutét qu’aux hommes ».

A la fin de la deuxiéme Guerre mondiale, I'Eglise protestante Allemande a rédigé
une « Déclaration de Repentance », qui reconnaissait ne pas avoir accordé assez
d’'importance a la désobéissance.



Je cite : « C’est une foi mal comprise qui nous fait croire que nous n’avions envers
I'Etat qu’une responsabilité, celle de lui obéir, de précher a la chrétienté
I'obéissance, et de I’éduquer en vue de cette obéissance. L'Eglise n’a pas été fidéle
a sa vocation, lorsqu’elle a oublié d’enseigner le devoir de désobéissance. Il est du
devoir des parents, des éducateurs et de I'Eglise d’enseigner I'obéissance aux
enfants pour que la vie en commun soit possible. Mais aussi la désobéissance,
lorsque les ordres sont contraires a la morale universelle. La désobéissance a
souvent un prix, il n'y a que les esclaves qui disent toujours « oui ».

Je termine.

Si notre responsabilité personnelle revient a nous opposer aux injustices, a
I’arbitraire, et a manifester le secours et I'amour de Dieu, elle doit s’inscrire dans un
engagement concret, positif, en faveur de notre prochain.

Et puisque nous n’avons plus rien a prouver devant Dieu, nous pouvons nous lancer
librement dans un service. Mais face a la tentation de vouloir tout faire, d’embrasser
toutes les causes, nous ferons le choix de peu d’engagements.

« Tu ne peux pas sauver le monde entier » disait le pasteur André Trocmé, qui avait
caché de nombreux juifs persécutés. « Mais tu peux au moins porter un homme,
aider une personne. Alors ¢a, fais-le ! ».

Nous choisirons peut-étre de soutenir les ouvriers bientét licenciés chez Bombardier
a Villeneuve. Ou chez ThermoFisher, a Ecublens. Ou dans bien d’autres entreprises a
venir. Leurs postes sont transférés la ou d'autres sont beaucoup moins payés.

Ou nous choisirons de défendre les droits humains, avec I’Action des Chrétiens pour
I’Abolition de la Torture, ou Christian Solidarity International.

Nous ouvrirons notre maison et notre cceur a une famille réfugiée pres de chez nous.
Ou nous serons visiteur dans un home, a I'hdpital.

Chauffeur bénévole, ou distribuant des repas.

Nous nous engagerons aux Tables du Rhdéne, ou partirons avec le Département
Missionnaire de nos Eglises.

Nous travaillerons a favoriser I'unité des chrétiens, et le dialogue fraternel entre les
religions.

Ou nous demeurerons simplement priant, dans notre chambre, intercédant pour les
autres.

Les possibilités sont si nombreuses.

Mais finalement, nous dirons : « Seigneur, toi qui nous donnes tant. Nous n’avons



gu’une seule responsabilité : c’est ton amour ! »

Amen



