
La table de la promesse: l’espérance 
21 mai 2017
Temple de Clarens
Marc Horisberger

Chers amis, chers frères et sœurs, chers enfants,

A table ! Une fois encore, nous vous invitons à table… et en suivant la lecture du
chapitre 14 de l’évangile selon Luc, nous nous retrouvons à table dans la maison
d’un Pharisien. On se souvient des paroles que Jésus a adressées à ceux qui sont là :
si vous êtes invités, ne vous mettez pas à la première place… et si nous faisons une
invitation, ne convions pas ceux qui se sentiraient obligés de nous rendre la pareille
! « Invite les pauvres, les infirmes, les boiteux et les aveugles ». Et on se souvient de
la dernière phrase de la prédication du diacre Pierre Loup de dimanche passé : C’est
bien joli tout ça, mais qu’est-ce que ça va te rapporter ? Eh bien rien ! Absolument
rien ! si ce n’est du bonheur ! « Heureux seras-tu parce qu’ils n’ont rien à te donner
en retour ».

Est-ce que ces conseils style « baronne de Rothschild » irritent un convive ou le mot
« bonheur » a-t-il fait fantasmer un doux rêveur ? On ne saura pas si la parole que
lui adresse un convive veut corriger la parole de Jésus ou la prolonger vers un
monde déconnecté du réel : « Heureux celui qui prendra son repas dans le Royaume
des cieux »
Je ne sais pas très bien comment comprendre cette nouvelle béatitude, mais je
pense que celui qui dit cela est assez pessimiste : il ne croit pas au bonheur sur
terre…

Alors loin des pauvres et des misères du monde, nous voilà subitement transportés
vers une autre galaxie… vers le Royaume de Dieu, vers cette montagne sainte, où
Dieu offrira aux nations des montagnes de viandes grasses et des jarres débordant
de vins fins comme aux noces de Cana : « C'est là qu'il supprimera le voile de deuil
que portaient les peuples, le rideau de tristesse étendu sur toutes les nations. Il
supprimera la mort pour toujours » comme le dit le prophète Esaïe dans le premier
texte que nous avons entendu ce matin.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-05-21/la-table-de-la-promesse-lesperance


Nous voilà transportés dans le temps de Pâques, de la vie nouvelle et éternelle, dans
le temps radieux de la Résurrection ! Alléluia !

Pas si vite ! dit Jésus en ramenant le convive à la table bien tangible du Pharisien,
une table bien humaine où prennent place la maladie, le doute, l’hostilité, les
passions, le fanatisme et l’injustice. C’est alors qu’il raconte cette « parabole du
grand festin » que l’on peut également appeler « parabole des invités ».
Quelqu’un, un roi chez Matthieu, un homme chez Luc, a préparé un banquet et fait
un grand nombre d’invitations. Il envoie un serviteur dire aux invités : « Venez, car
c'est prêt maintenant. »
J’aime ce « maintenant » ! Le Royaume de Dieu, ce n’est pas plus tard ou ailleurs !
C’est ici et maintenant ! dit Jésus. J’aime cette parabole car elle commence bien !
Le bon dîner de fête fait bien sûr référence au festin dans le Royaume de Dieu, mais
dans la Bible, toutes ces expressions, le paradis, la montagne du Seigneur, le
Royaume de Dieu, la vie éternelle, recouvrent la même idée : ces images ou ces
expressions évoquent une qualité d’être et de vie, une harmonie si profonde et si
vraie, qu’elle a une dimension d’éternité. Le paradis, le Royaume de Dieu, la vie
éternelle dont parle la Bible, c’est la vraie vie avec Dieu pour ami pour aujourd’hui,
en ce monde et pour toujours dans le monde à venir. Pas besoin d’attendre l’au-delà
pour commencer à être heureux ! Comme dans cette parabole, c’est maintenant,
c’est aujourd’hui que nous sommes invités à nous régaler de ce que Dieu a préparé
pour nous, c’est aujourd’hui que nous sommes invités à nous régaler de sa présence
et de son amour.

J’ai plus de peine avec la fin de la parabole : « Le maître dit au serviteur : ceux que
tu trouveras, contrains-les d’entrer. Mais, je vous le dis, aucun des hommes qui
avaient été invités ne goûtera de mon dîner. » Dans une autre bouche que celle de
Jésus, dans un autre contexte que l’Évangile, ces paroles passeraient sans
problèmes. L’exclusion, le renvoi, l’expulsion, le licenciement, sont des mots bien
connus des humains ! Et on connaît aussi fort bien les mots obligation, contrainte,
force. On est obligé d’aller à l’école, de payer ses impôts, d’obéir au code de la
route… La contrainte et la menace marchent très bien dans toutes sortes de
domaines humains… mais tout cela n’est-il pas contraire à l’idée que l’on se fait de
l’Evangile ?

Jésus ne dit-il pas que le projet de Dieu, c’est l’amour ? l’ouverture du cœur ? Le
maître des Béatitudes ne veut-il pas que nous trouvions du plaisir à vivre et à être



heureux ? Et d’ailleurs, si on peut obliger une personne à faire quelque chose, peut-
on l’obliger à aimer quelqu’un ? De même, peut-on obliger quelqu’un à croire en
Dieu, à aller à l’église ou au caté ? Alors comment comprendre la fin de la parabole ?
Pourquoi le maître oblige-t-il les uns à entrer et rejette-t-il ceux qui regretteraient
leur première décision ? Cette question nous fait entrer dans la compréhension de
ce qu’est une parabole.

Une parabole est une brève anecdote ou une courte histoire qui utilise les
événements quotidiens et comporte un message énigmatique ou paradoxal destiné
à nous faire réfléchir…
Elle a un côté devinette et on croit que c’est simple à comprendre… Ainsi, dans
notre parabole, certaines choses sont évidentes, comme la correspondance entre les
différents personnages de la parabole et ceux qu’elle désigne, par exemple :
• qui est l’homme qui invite ? Dieu
• qui est le serviteur ? les prophètes, Jésus, les apôtres… et peut-être chacun de
nous, lorsque nous témoignons de notre foi…
• qui sont ceux qui refusent l’invitation ? Jésus vise sans doute ici les Pharisiens et
d’une manière plus générale le peuple d’Israël qui n’accepte pas son message, mais
aussi toutes sortes d’hommes et de femmes qui nous ressemblent… terriblement !?

Mais d’autres aspects d’une parabole sont plus difficiles à saisir… Plus obscurs, plus
durs… Comme chez un caricaturiste, il y a dans la parabole, qui est comparable à
une image, des traits plus fins et des traits plus épais… Et lorsque Jésus force le
trait, lorsqu’il fait une caricature avec de gros traits noirs, c’est pour éveiller notre
intelligence, pour que l’on se pose des questions… pour que l’on soit toujours en
chemin.

C’est dans cette catégorie des choses plus obscures à comprendre mais qui nous
tiennent en éveil que je rangerais l’exclusion de ceux qui ont refusé l’invitation et
l’obligation ou la contrainte qui, dans l’histoire de l’Eglise, a été comprise parfois de
manière tragique comme un encouragement à la violence contre ceux qui refusaient
de devenir chrétiens. Ce qui est sûr, c’est que le message de cette parabole ne
porte pas sur le sort de ceux qui ne répondent pas à l’invitation de Dieu. La parabole
met en avant cette invitation incroyable que Dieu nous adresse : Oui toi ! tu es
invité… par Dieu ! Oui Dieu, le grand Dieu de l’Univers s’intéresse à toi ! Il t’a créé, il
te donne jour après jour le souffle qui soutient ta vie… Il aime tous les humains et
veut les rassembler pour les nourrir et faire la fête ! Nous ne le savons peut-être



pas, nous ne voyons peut-être pas comment ni pourquoi, mais notre existence a du
sens, elle vaut la peine. Nous sommes attendus par Dieu. Voilà un message positif !
Voilà un message joyeux ! C’est ce qu’il faut retenir, en reléguant à la deuxième
place le côté obscur, énigmatique ou difficile à comprendre de la parabole !

J’aimerais encore relever une dernière chose qui va au-delà de la lettre de la
parabole, mais qui me semble s’adresser à tous ceux qui écoutent la parole de
Jésus. Transformés par l’amour et la joie que Dieu met dans nos cœurs, les invités
deviennent ceux qui invitent ! De passifs, ils deviennent actifs ! C’est ce qui se
passe lorsque nous répondons positivement à l’invitation : Dieu nous prend alors à
son service, il nous envoie, comme des messagers, vers une ou des personnes qu’il
nous confie pour que nous leur disions combien elles sont importantes, spéciales, et
combien elles comptent pour Dieu. On est averti que certains auront toutes sortes
d’excuses :
• Désolé ! j’ai trop de travail, mes champs, mon bureau ou mon usine me prennent
tout mon temps.
• Désolé ! mes loisirs entre la danse, la peinture, le théâtre, l’équitation et le tennis
ne me laissent aucun espace de libre.
• Désolé ! l’amour humain m’empêche de penser à l’amour divin…

Sans doute y en-a-t-il d’autres, mais celles-ci couvrent déjà très bien le champ de
l’activité humaine ! Des activités qui ne sont sans aucun doute pas mauvaises en
soi, mais qui empêchent celui qu’elles accaparent de rencontrer Dieu, de rencontrer
la source et la finalité de notre existence. Jésus nous dit que d’autres invités, ceux
que la société humaine abandonne sur les bas-côtés de la prospérité vont venir…
Les pauvres, les estropiés, les aveugles et les boiteux. C’est la liste que Jésus avait
précédemment dressée pour nous dire qui inviter à notre table. C’est la liste que
Jésus décline dans ses Béatitudes, ce chemin du vrai bonheur. Dans la parabole des
invités au Grand festin, Jésus nous dit que le bonheur se goûte à table, à la table du
Seigneur, la table du Royaume de Dieu dressée ici et maintenant, au milieu des
hommes, table de la foi, de l’amour et de l’espérance.

Amen.


