Que veut dire « Prendre sa croix » ?

23 avril 2017
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
Vincent Schmid

« Si quelqu’un veut venir a ma suite, qu’il renonce a lui-méme, qu'’il se charge de sa
croix chaque jour et qu’il me suive ».

Cette parole célébre a servi a de bien mauvais usages. On en a fait une machine de
guerre contre la vie. Une certaine piété en a tiré un enseignement contre nature,
selon lequel I'expiation et la pénitence résumeraient la volonté de Dieu pour
I’existence humaine.

Je rappelle un préalable : dans le Nouveau Testament, on reléve a peine une
trentaine de fois le mot « croix » alors que le mot « joie », dont André Gide a écrit
gu’il était le vrai secret de I’'Evangile, revient plus d’'une centaine de fois...

Les Ecritures Saintes dans leur ensemble manifestent un accueil positif de la vie.
Elles la célebrent sous les especes de la beauté, de la santé, de la dignité,
inséparables de ce qu’on appelle aujourd’hui la « qualité de la vie ». Il n’est pas
d’existence authentique, telle que Dieu I'a voulu, dans la peine et I'"humiliation, la
misere et la solitude, le péché et I'oppression.

La joie de vivre devrait étre le climat naturel de la foi.

Ce qui est problématique est ce qui se met en travers : la peine, I'humiliation, la
solitude, le péché, etc.

Cependant, nous sommes obligés de constater que ces dimensions négatives
restent présentes, trop présentes. Comment se déterminer par rapport a elles ?
C'est a cette question que Jésus répond. Voyons cela en détail.

Celui qui veut venir avec moi...

Jusque la, les disciples ont entendu I’enseignement de Jésus. lIs ont absorbé ses
paroles, ils ont observé ses guérisons.

Maintenant, il s’agit de faire un pas de plus en adoptant le mode de vie du Maitre.
Exigence nullement extraordinaire, conforme aux écoles philosophiques de
I’Antiquité ou I’'on ne se contentait pas d’apprendre mais ou |’on vivait ce qu’on
apprenait.

Jésus se situe ici délibérément sur le terrain de la pratique - et méme de la pratique


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-04-23/que-veut-dire-prendre-sa-croix

guotidienne (« chaque jour » précise la version de Luc). Il n’offre pas une religiosité
relaxante si a la mode aujourd’hui. Il n’invite pas a I'évasion. La foi n'est pas un
anesthésiant destiné a faire oublier un instant la rudesse de ce monde. Pas de
promesse de bonheur immédiat non plus. La foi se joue en confrontation avec le
monde réel. Comment le disciple va-t-il se débrouiller face a un réel souvent
contraire ?

Deux conditions sont énoncées.

La premiere, qu'il renonce a lui-méme.

Pour les premiers chrétiens, le sens de ce renoncement est simple est clair. Il faut
étre prét a donner sa vie si les circonstances I'exigent, comme Jésus lui-méme |'a
fait au terme de sa passion. Si, pour l'instant, la petite communauté gu’il a groupée
autour de lui se fond dans le décor, un jour viendra ou des affrontements se
produiront. Non seulement avec les anciens coreligionnaires, mais surtout avec
I’'Empire Romain et ses cultes paiens officiels. Il faut donc se tenir prét.

Jésus en appelle a une mobilisation héroique qui n'est pas sans évoquer Socrate,
mort en martyre de la vérité philosophique. J'observe en passant que le martyre
chrétien n’est pas assassin, il donne sa vie pour son témoignage mais ne prend pas
celle des autres...

De nos jours, nos sociétés modernes, démocratiques et laiques, sont organisées de
telle facon que les persécutions religieuses ont disparu. Il n’en va pas de méme
partout. Pensez a ces deux églises coptes qui ont explosé en Egypte le dimanche
des Rameaux, causant de nombreux morts et blessés. Pour ces chrétiens orientaux,
le sens du martyre est hélas simple et clair.

La variante de Luc : « sa croix de chaque jour », apporte une nuance plus accessible
pour nous, chrétiens merveilleusement préservés.

Par ce renoncement quotidien, il est permis d’entendre autre chose que le martyre.
C'est justement la que se sont entassés les contresens. On y a vu une exigence de
contrition perpétuelle et de méfiance envers la vie, un devoir de vivre a contrecceur,
pour ainsi dire. Pareille stupidité ne doit pas étre retenue.

Il s’agit en fait de renoncer a la direction de sa vie, conformément a |I'adage
prophétique : « il n’est pas au pouvoir de I'homme qui marche de diriger ses pas ».
Renoncer a tout controler. Accepter que la vie est ce qui arrive quand on est occupé
a faire d’autres plans et que notre liberté consiste bien plus a faire face a ce qui
arrive qu’a prévoir ce gqu’'on fera demain ou aprés-demain.



Dans le fait de suivre Jésus se tient une part d’aventure, une part d’'imprévisible et
d’'impondérable. Certes, il est des évenements heureux. Mais aussi des croix se
dressent n'importe quand sans prévenir.

C’est une vision de I'existence qui inclut la dimension dramatique. Chacun rencontre
a un moment sur son chemin des inévitables. L'inévitable de la solitude, I'inévitable
de la souffrance, de la faute, de l'injustice, des maux du corps, de I'esprit ou de
I’ame, du deuil... Le chemin de la vie est jalonné de croix, c’est ainsi, on n’y peut
rien. La foi n’est pas un moyen de s’en protéger ou de les éviter.

De surcroit, Jésus parle de TA croix, la tienne, il parle de I'expérience personnelle
que tu fais du mal. Qui peut étre extrémement variée, I’ennemi a mille visages, il est
légion. Le répertoire des miseres humaines est quasi infini.

Alors, comment faire face ? Voici la seconde condition. Qu’il prenne sa croix !
Entendons ce verbe « prendre » au sens fort, qu’il la prenne a bras le corps, qu’il
I’empoigne sans hésiter ni tergiverser, avec toute I'énergie dont il est capable. Il doit
s’en charger comme l'alpiniste charge son sac sur le dos en début de course. C'est
ainsi que nous entrons d’'un pas assuré dans le cercle de la lutte.

Vous percevez la différence avec le fait de subir. Subir est passif, on est assujetti.
Prendre est actif, on reste un sujet. Face a nos croix, on peut se rendre ou livrer
combat, on peut perdre ou conserver sa liberté.

Cela ne veut pas dire gu’il faille encaisser les coups sans pleurer ni protester, ni
s’insurger contre la situation. La révolte est |égitime, d’ailleurs la Bible est remplie
de cris de révolte. Il reste que la seule chose que tu puisses faire est d’assumer ta
croix avec fermeté. Les peines et les souffrances gu’elles te causent, il te faut les
traverser. Parce que c’'est ce que la vie fait endurer a ce moment-la.

Luther a eu un mot tres profond : « Il faut que les choses soient endurées ».

Jésus ajoute pour finir : qu’il me suive. Il y a donc une suite a ta croix. Les croix ne
sont pas la fin du chemin, elles n'empéchent pas de continuer. Une croix cela se
porte et se dépasse. Une croix n’est pas faite pour nous achever sur place, au
contraire en la portant on peut encore avancer.

Comment comprendre cela ?

Considérons le vocabulaire utilisé. Jésus emploie le mot croix qui est évidemment
tres chargé dans sa bouche. Selon I'Evangile, la Pague chrétienne se superpose,
dans le temps et la symbolique, a la Paque juive. La Pague juive commémore
I'Exode qui libéra les Hébreux de la servitude et signifie littéralement le passage. La



Pague chrétienne commémore le franchissement de la mort accompli par Jésus a
travers la croix et le tombeau vide.

La croix apparait comme une interface entre deux réalités, I’ancienne et la nouvelle.
D’un coté, elle représente le malheur et la mort, puisqu’elle est un instrument de
supplice. De I'autre, elle signale I'espérance d’un nouvel état des choses qui a
dépassé la mort. La croix désigne cet axe précis ou I'on passe du versant des
hommes sur le versant de Dieu.

Que le mal qui nous advient soit désigné par Jésus comme une croix n'est de loin
pas indifférent. S'il est une croix, il comporte une issue, dans ce monde ou dans
I’autre. On peut en quelque sorte lire a travers, apercevoir la lumiere a travers
I’obscurité, pressentir la joie a I'envers du malheur, espérer la vie nouvelle une fois
la mort franchie.

La croix est I'assurance que nous ne sommes pas abandonnés. Car bien entendu, il
faut compter avec la force que Dieu donne. Jésus ne |'ajoute pas parce que ¢a va de
soi. Porte ta croix en ayant confiance que Dieu la portera avec toi et pour toi.

C’est pourquoi sur cette route ou il y a des ennemis, ou I’'on fait de mauvaises
rencontres, malgré les obstacles nombreux, tu peux aller de I'avant et méme, au
bilan, étre heureux.

Un fort ancien commentaire du buisson ardent dit ceci : pourquoi Dieu a-t-il parlé a
Moise au milieu d’un buisson d’épines et pas au milieu d’un bel arbre majestueux ou
d’un élégant parterre de fleurs raffinées ?

Parce qu’'ici-bas, méme un buisson d’'épines n’est pas exempt de sa présence.

Amen.



