
Dieu règne-t-il vraiment? 
9 avril 2017
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Peut-on vivre sans Dieu ?
L’homme peut-il se passer d’un Dieu qui n’est pas observable et dont l’existence ne
peut être prouvée ?
Le premier à répondre par l’affirmative, au grand scandale de ses contemporains,
fut le philosophe Pierre Bayle, réfugié en Hollande suite à la Révocation de l’Edit de
Nantes. Il estimait qu’une société sans Dieu est non seulement envisageable, mais
qu’elle serait même aussi paisible et éthique qu’une autre. Pour Bayle, l’homme
peut très bien vivre sans Dieu, la moralité ne dépend pas de la foi et l’on connaît des
athées plus vertueux que certains croyants.
Cette question se tient en toile de fond de l’entrée triomphale de Jésus à Jérusalem,
qui est d’abord l’histoire d’un malentendu : on attendait un règne qui ne se
manifesta pas comme espéré.
En fait, la question traverse toute la Bible. Le psaume 73 est la prière d’un homme
qui, avec ses doutes et sa tentation d’incrédulité, se place devant un Dieu non
observable et improuvable.
Il nous raconte comment il a failli tout laisser tomber et comment il a retrouvé in
extremis un point d’équilibre.

La prière s’ouvre par un face-à-face entre la foi traditionnelle et l’épreuve des faits.
Enfant d’Israël, le psalmiste a reçu en héritage l’affirmation que Dieu règne et qu’il
est bon pour son peuple. Or, cela est remis en cause tous les jours. Les vicissitudes
n’épargnent pas la nation d’Israël, bien plus exposée que protégée au long de son
histoire. Quant à la bonté de Dieu, elle n’a rien d’évident. Il semblerait même sage
de ne pas se fier à une divinité hypothétique et préférable de s’en passer afin de
vivre mieux. Pourquoi s’encombrer de problèmes sans solution?

Ceux qui font ce choix, l’auteur sacré les nomme les impies.
Sous sa plume, l’impie est celui qui, de façon consciente, n’accorde pas
d’importance à la Loi de Dieu et qui se tient en dehors de son alliance et de ses
promesses. Il ne compte pas sur Dieu, il vit sans lui. Elargissons jusqu’à dire qu’il ne

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2017-04-09/dieu-regne-t-il-vraiment


se soucie de spiritualité d’aucune sorte.
Le problème est qu’il s’en sort plutôt bien. L’impie connaît le succès, il a la belle vie.
Débarrassé des contraintes religieuses, il prospère.
Même si le psalmiste le traite de méchant, il avoue ressentir un peu de jalousie.
Dans ces conditions, à quoi bon persister ? C’est trop conjectural. Quitter Dieu ?
Abandonner la foi ? Le psalmiste y a pensé : « Il s’en est fallu de peu que mon
chemin ne dévie » et que j’aille rejoindre la joyeuse bande d’impies qui ont l’air de
bien s’amuser et de bien profiter de la vie.
Notre tentation récurrente, mes amis, n’est-elle pas de faire de même ?

Or voilà que deux choses l’ont retenu dans sa tentation. La première est honorable,
c’est la loyauté envers le groupe auquel il appartient. Il ne veut pas passer pour un
lâcheur. Il ne veut pas faire de peine à sa paroisse. C’est un petit rien, mais
quelquefois l’aide des petits riens nous est précieuse.
La seconde a plus de poids ; il veut mener jusqu’au bout sa réflexion avant de
prendre une décision. Il veut comprendre pourquoi Dieu n’élève pas la voix afin de
confondre les impies. Il veut savoir si Dieu règne vraiment, raison pour laquelle il se
rend au Temple de Jérusalem. Pour y faire quoi ? Il ne le précise pas. J’adopte la
supposition de Calvin qui compare joliment le temple à « l’eschole de Dieu », au
prétexte que là sont accessibles, commentés et enseignés, les rouleaux de la Loi et
des Prophètes.
Confronté à la question redoutable de savoir s’il est possible de vivre sans Dieu, le
psalmiste se tourne vers la Bible, comme nous le faisons nous-mêmes à cet instant.

Sa rencontre avec l’Ecriture n’est pas décrite non plus. Le psalmiste garde le silence
sur ce point, mais nous pouvons deviner qu’il a été touché par la Parole de Dieu et
qu’il en a été bouleversé.
L’interaction entre une conscience humaine et l’Ecriture sainte est une expérience
sans équivalent. Elle agit comme un miroir qui me renvoie l’image de ce que je suis
et en même temps elle laisse entrevoir Celui qui se tient derrière le miroir. Il peut
alors se produire une rencontre. Une Parole silencieuse m’est adressée dans laquelle
Dieu me laisse savoir de Lui ce qu’il veut que je sache. Pas plus, pas moins, juste ce
qu’il me faut.
Une telle expérience peut sembler hautement subjective, fragile, et d’ailleurs c’est
le cas. Elle n’est ni une preuve, ni une démonstration, ni une formule magique. Etre
personnellement atteint par la Parole vivante de Dieu est quelque chose de presque
impossible à communiquer. C’est pourtant notre seul point d’appui.



N’oublions pas non plus la dimension collective. Le Temple n’était pas un lieu désert.
Il y avait là des prêtres, des érudits, d’autres fidèles. La parole de Dieu passe
nécessairement par la parole d’hommes adressée à d’autres. Ce n’est jamais isolé et
toujours partagé. Le travail principal de l’Eglise est de poursuivre cette tâche en
transmettant et partageant tout cela.

Toujours est-il que le psalmiste en ressort avec la conviction qu’il ne peut pas vivre
sans Dieu et il explique pourquoi.
Il comprend en premier lieu que ces impies qui le troublaient si fort sont par nature
finis, terminés. Ils n’ont pas de racine dans l’être et ils sont voués à l’éphémère. Ils
traversent la vie comme des hologrammes, des apparences qui s’éteindront d’elles-
mêmes. Ils sont sans consistance spirituelle.
Au contraire, celui qui a été rencontré par la parole de Dieu est désormais relié à
l’être. L’être est sa pierre de fondation, il demeure, il ne disparaît pas.
Admirons donc cette belle chose, la vie personnelle tourmentée du poète sacré qui
se remet en ordre. Transformation sensible jusque dans le choix du vocabulaire. Le
psalmiste cesse de parler de Dieu comme d’une entité extérieure ou abstraite pour
installer une intimité entre le je et le tu.

Car cette remise en ordre impacte toutes les directions de son existence.
Je me croyais seul ? Je ne comprenais pas que j’étais toujours avec Toi (22).
Je n’étais donc pas abandonné, mais juste inconscient que Dieu veillait sur moi.

Je n’avais plus confiance ? Tu m’as saisi (23). C’est Dieu qui saisit et non le
psalmiste. Ce dernier peut donc avoir confiance. Car la confiance n’est pas de
l’autosuggestion. La confiance vient du dehors, elle nous est inspirée par quelqu’un
ou quelque chose. Le principe de la confiance en Dieu n’est pas en l’homme, il est
en Dieu. Dès lors que Dieu m’a saisi, je puis aller dans la confiance.

Je partais à la dérive ? Tu me guides (24). Rien de plus personnel que la lecture de
sa propre vie. On se retourne sur les années écoulées, on y interprète des signes, on
y cherche une cohérence d’ensemble, et quelque chose nous suggère que ce qui a
été vécu l’a été selon une certaine sagesse et que ce qui a été fait l’a été comme
cela devait. Au bilan pas de regret, juste de la gratitude.

Je redoutais la mort ? Tu m’accueilleras dans ta gloire (24)…
La perspective de la mort n’est pas oubliée. Pour un impie, qu’est-ce que la mort ?



Un néant sans espérance. La vie se consume et s’éteint commune chandelle. On
éteint la lumière en partant et puis c’est tout. S’ensuit l’évanouissement dans le
néant définitif. C’est de cette façon que l’impie est fini, terminé. Il disparaît dans le
manque d’être.
Si au contraire je suis enraciné par Dieu dans l’être, je suis enraciné en ce qui
demeure au-delà de la mort. Ce qui demeure ne s’éteint pas avec la mort. Même la
mort ne met pas un terme à la bonté de Dieu pour moi.
Luther disait « Quand Dieu a parlé à quelqu’un, que ce soit dans la colère ou dans la
grâce, celui-là devient immortel ».
Il est émouvant de découvrir dans la prière du psalmiste comme un prélude au
mystère que nous célébrons au cours de la semaine sainte... Je suis le cep, vous êtes
les sarments.

Concluons : est-il possible de vivre sans Dieu ? Oui, certainement, on le peut et cela
se voit tous les jours. Mais au risque d’être coupé de l’être, d’une manière ou d’une
autre…
Il est également possible de vivre avec Dieu dès que nous nous laissons saisir par sa
Parole. Alors nous sommes reliés à l’être. Certainement, ce saisissement soulèvera
de nouvelles questions, il n’éloignera pas les épreuves, il ne dissipera pas les
malentendus - mais qu’importe ?
Dieu est mon lot, Dieu est ma part, j’ai répondu à son appel en le choisissant.


