Marie, mere de Jésus : femme ou déesse?

11 décembre 2016
Centre paroissial de Malagnou
lon Karakash

Tel est le titre que Marie Cénec avait donné a sa prédication de ce matin.
Malheureusement, elle doit y renoncer pour raisons de santé ; je prends donc la
reléve en vous conviant a redécouvrir ce que les évangiles disent de Marie, méere de
Jésus - conscient par ailleurs que le regard qu’'un homme peut porter sur Marie
differe de I'approche qu’en aurait faite Marie Cénec en tant que femme et mere !

Mais un premier constat me semble indiscutable : Marie occupe dans les évangiles
une place discrete, sans commune mesure avec ce que deviendra plus tard
I’adoration de la Vierge ‘mere de Dieu’.

Ainsi, Paul ne mentionne jamais Marie - ce n’est d’ailleurs pas étonnant, I'apbtre
n'accordant guere d’attention aux faits et gestes de Jésus, pour centrer son
message sur sa mort en croix et sur I'annonce de sa résurrection. Comme il I'écrit
aux chrétiens de Corinthe : ‘J’ai jugé bon de ne connaitre parmi vous autre chose
gue Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié’. (I Corinthiens 2/2)

L'unique allusion - et encore est-elle indirecte - a la venue au monde de Jésus se
trouve en Galates 4.4 : ‘Lorsque les temps furent accomplis, Dieu a envoyé son Fils,
né d’'une femme et sous la Loi’. L'ap6tre veut ainsi mettre en évidence la pleine
humanité de Jésus, aussi bien par sa naissance (biologique) d’'une mere que par son
appartenance (sociologique) a Israél, le peuple de la Loi.

Dans I’évangile de Jean, Jésus est désigné comme ‘fils de Joseph’ (1/45 ; 6/42), et
certains Juifs de la Galilée, pour le discréditer, disent : ‘Nous connaissons son pere et
sa mere’.

Jean ne cite jamais le nom de Marie, mais il lui attribue une place particuliere dans
deux épisodes-clés de la vie de Jésus, aux deux extrémités de son ministere public.
Les noces de Cana sont, selon Jean, le premier des ‘signes de Jésus’, apres quoi ‘il
descendit a Caphernaim avec sa mere, ses freres et ses disciples’. (2/1-12) A Cana,
c’'est sa mere qui prend l'initiative, poussant Jésus a intervenir lorsqu’elle constate
gue le vin manque et le lui fait savoir. Avant méme que Jésus ait accompli le


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-12-11/marie-mere-de-jesus-femme-ou-deesse

moindre prodige, c’est comme si elle pressentait déja son identité secrete et
I'incitait a la mettre en ceuvre, d’ou I'ordre gu’elle donne aux serviteurs présents :
‘Quoi qu'il vous dise de faire, faites-le I

C’est ainsi a Cana que commence la révélation de la gloire de Jésus, qui aboutit et
culmine lorsqu’il est ‘élevé’ sur la croix, et c’est justement la que se situe I'autre
épisode ou il est question de sa mere : ‘Voyant sa mere et pres d’elle le disciple qu'il
aimait, Jésus dit a sa mere : ‘Femme, voici ton fils.” Puis il dit au disciple : ‘Voici ta
mere.’ Et des cette heure-la, le disciple la prit chez lui.’ (19/25ss) Avant de mourir,
Jésus confie ainsi sa mere a son disciple préféré, appelant ce dernier a I'accueillir et
a prendre soin d’elle dans sa situation précaire de femme veuve et de mere privée
de son fils...

Marc, le plus ancien des évangiles, n’évogue aussi que rarement la mere de Jésus :
Marie n’y est nommeée gu’a une seule occasion, a Nazareth, ou le fait que Jésus soit
‘le charpentier, le fils de Marie et le frere de Jacques, de José, de Jude et de Simon’
et que ses sceurs y vivent constitue pour les gens qui le connaissent un motif pour
ne pas préter attention a son enseignement ! (6/3s) Dans un autre épisode, on vient
annoncer a Jésus : ‘Ta mere et tes freres sont dehors, ils te cherchent’, apres que
I’évangéliste eut précisé que ‘des gens de sa parenté’ voulaient ‘se saisir de lui, se
disant qu’il avait perdu la raison’ ! (3/21,31ss) D’ou la réplique de Jésus : ‘Qui sont
ma mere et mes freres ? (...) Quiconque fait la volonté de Dieu, voila mon frere, ma
sceur, ma mere !’

Au reste, vous ne trouverez dans |I’évangile de Marc qu’une probable allusion a la
présence de Marie sous la croix, puis au tombeau vide, parmi les ‘femmes qui
suivaient et servaient Jésus lorsqu’il était en Galilée’ (15/40s). Or, curieusement,
dans ce passage, Marc ne nomme pas Marie ‘mere de Jésus’, mais ‘mere de Jacques
et de José’, peut-étre parce qu’elle y est citée non pas en vertu de son lien de
parenté avec Jésus, mais en qualité de croyante dont la fidélité est exemplaire
jusqu’au pied de la croix.

Matthieu ajoute a I’évangile de Marc quelques récits de la naissance et de la petite
enfance de Jésus, des épisodes ou il est question de Marie. Mais le réle central, en
Matthieu, revient toujours a Joseph : a la fin de la généalogie, en tant qu’‘époux de
Marie, de laquelle est né Jésus, que I'on appelle Christ’, c’est lui qui est appelé a
recueillir 'enfant et a en faire ainsi, par adoption, un ‘fils d’Abraham et de David’
(1/1,16). C'est également Joseph qui recoit en réve les messages de Dieu (ou de son
ange) qui commentent les événements a venir et lui indiquent les décisions a



prendre.

Tout au long des pérégrinations qui suivent la naissance de Jésus confronté a la
fureur du roi Hérode, - la fuite en Egypte, puis le retour a Nazareth, en Galilée -,
Marie n’est quasiment pas mentionnée, si ce n’est comme ‘épouse (de Joseph)’ ;
pour le reste, Matthieu dit simplement ‘I'enfant et sa mere’.

Seul évangéliste a attribuer a Marie un réle primordial, Luc insere parmi les récits de
I’enfance deux rencontres qui la mettent en évidence : la visite de I'ange Gabriel lui
annoncant la naissance prochaine d’un fils (1/26ss), puis la visite de Marie a
Elisabeth, sa parente et ainée, également en attente d'un enfant imprévu : si Marie
n'a pas encore connu d’homme, Elisabeth est trop agée a vue humaine pour pouvoir
enfanter, - les gens la disaient stérile. (1/39ss) Par la naissance de leurs fils, Jean le
Baptiste et Jésus le Christ, Elisabeth et Marie sont ainsi au bénéfice d’une faveur,
d’'une grace particuliere de Dieu. A deux reprises, dans I'Evangile de Luc, Marie est
ainsi déclarée bienheureuse ou bénie : par Elisabeth, lors de leur rencontre : ‘Bénie
sois-tu entre toutes les femmes, et béni soit le fruit de ton ventre !" (1/42), puis par
une femme inconnue qui au passage de Jésus s'écrie ‘Heureuse celle qui t'a porté et
allaité ! (11/27s), ce a quoi Jésus rétorgue : ‘Heureux plutét ceux qui écoutent la
parole de Dieu et qui I'observent.” En disant cela, Jésus ne mettait pas en question la
grace divine de Marie, mais I'expliquait d’'une maniere différente : ce n’est pas en sa
qualité de mere de Jésus que Marie est déclarée bienheureuse, mais en tant que
croyante, I'une de celles et de ceux qui ‘écoutent la parole de Dieu’ et la mettent en
pratique !

La réponse consentante qu’elle donne a I'ange lui annoncant qu’elle donnerait
bientét naissance a un enfant la fait passer du statut social de soumission qui était
celui d’une jeune fille promise a un homme qu’elle ne connaissait pas a la liberté
d’'une femme adulte assumant avec confiance sa vocation recue : ‘Me voici,
servante du Seigneur : qu’il m’advienne selon ta parole !" (1/38) D’ailleurs, comme
le souligne Luc a deux reprises, Marie ne cesse d’étre pleinement présente et
attentive a ce qui lui arrive durant ce temps de la nativité : elle ‘retenait tous ces
événements et les méditait en son cceur’ (2/19,51). Quant au ‘Magnificat’, il est le
chant triomphal d’'une femme de foi célébrant la grandeur de ce Dieu qui renverse
les puissants de leur trone et qui releve les humbles: ‘Je magnifie le Seigneur,
transportée d’allégresse en Dieu, mon Sauveur, parce qu’il a porté ses regards sur
I’abaissement de sa servante ; (...) Le Puissant a fait pour moi de grandes choses...’
(1/46ss) A coté de cet aspect glorieux, Luc souligne toutefois aussi le c6té précaire
de cet enfantement qui survient lors d’un déplacement imposé par un décret



d’empire et dans une mangeoire destinée aux animaux. Cette dimension de
précarité préfigurant les épreuves a venir de Marie est aussi évoquée dans un autre
épisode, a la fin des récits de la nativité : la rencontre au Temple avec Syméon, le
juste qui attendait la venue du Messie. Le vieil homme prédit a la mere de Jésus les
déchirements qui I'attendent : ‘Une épée te transpercera’... (2/25ss)

Les évangiles esquissent un portrait de Marie comme celle qui recoit et accepte
I’enfant qui nait en elle, malgré la condition précaire qui s’ensuit pour elle - dans
I'immeédiat comme jeune fille enceinte non encore mariée, et plus tard comme mere
que la vie puis une mort violente sépareront de ce fils.

La place particuliere de Marie n’est pas le fruit de sa virginité ni de sa propre
naissance immaculée qui en feraient une femme a part, différente du commun des
mortels : son réle unique et irremplacable dans I’histoire du salut est d’avoir accepté
I’enfant qui devait naitre d’elle, de I'avoir aimé et de I'avoir suivi, fit-ce a distance,
jusqu’au pied de la Croix.

Marie a assumé la responsabilité et I’épreuve d’étre, non pas mere de Dieu, mais
mere de Jésus, le Christ, le Fils de Dieu. Sans crainte de s’en trouver exposée aux
regards suspicieux, mogueurs ou accusateurs des autres, elle a fait place a Jésus
dans sa vie, I'accueillant de tout son cceur, de tout son corps de mere, avec ce que
cela pouvant impliquer de douleurs et d’épreuves...

Marie n’est donc pas une déesse - dans le Nouveau Testament, il n'y en a pas
d’autre que Diane, cette Artémis des Ephésiens, dont Paul et ses compagnons
défient le temple et les idoles (Actes 19/23ss) ! Marie n’est pas reine ni souveraine
ni surhumaine, mais femme et mere exemplaire par sa confiance et sa disponibilité,
sa présence attentive.

En ce sens, ce n’est pas par hasard que le Symbole des Apbtres, ancienne
confession de foi de I'Eglise datant du 2e siece, insere deux figures humaines dans
I’histoire du salut divin : I'une est Marie et I'autre Ponce Pilate.

‘Il est né de la vierge Marie (...) il a souffert sous Ponce Pilate’

- ce que le Credo de Nicée-Constantinople, deux siecles plus tard, formulera un peu
différemment :

‘Il a pris chair de la vierge Marie et se fit homme’ et
‘crucifié pour nous sous Ponce Pilate, il a souffert...’

Marie et Ponce Pilate symbolisent les deux réponses possibles et opposées de



I’'humanité a Dieu : Marie, c’est le ‘oui’ aimant et confiant de I’étre humain a la
venue, a la visite, a I'invitation de Dieu ; Pilate, c'est le ‘non’, le rejet, par peur ou
par malice, par méfiance ou par refus de s’engager.

Marie accepte de souffrir pour et avec Jésus, quitte a s’en trouver elle-méme
guasiment hors la loi, tandis que Pilate, au nom de la loi, condamne Jésus a souffrir -
et d’autres avec lui - par indifférence, par lacheté ou par opportunisme...

Alors que nous nous apprétons a féter Noél avant d’entrer dans I'année nouvelle,
telle est la question qui nous est posée : comment nous situons-nous par rapport a
Dieu - et a ’humanité visitée par Dieu ? Sommes-nous parmi les artisans et les
partisans du ‘oui’ ou du ‘non’ ? Du c6té de I'accueil et de la confiance, ou du c6té de
la méfiance et du refus ?

Sans doute aucun d’entre nous ne peut de répondre de maniere péremptoire a cette
question et affirmer sans la moindre hésitation étre du ‘bon’ cé6té ! Il y a en chacune
et en chacun de nous, sans cesse, du ‘oui’ et du ‘non’, de I'ouverture confiante et du
repli craintif...

Et c’est justement a cause de cela qu’il est important de célébrer Noél et la venue
au monde de Jésus : le passage de Dieu au cosur de notre humanité pour nous faire
connaitre sa bienveillance et sa compréhension, son ‘oui’ accordé sans réserve et
sans condition, quelles que soient nos faiblesses et nos fautes, quelle que puisse
étre la part en nous du ‘oui’ et du ‘non’ !

C'est ce que me semble exprimer un bref, mais lumineux poeme d’Anne Perrier : en
quelques mots tres simples, il résume a mes yeux |I'essentiel de ce que fut Marie, et
de ce gue nous sommes aussi, chacune et chacun de nous :

L’éblouissant me porte
Moi
Porteuse d’'ombre (‘Feu les oiseaux’)

Oui : I'Eblouissant nous porte, chacune et chacun de nous, avec nos failles et nos
fautes, nos faces d’ombre ou de pénombre... Et c’est justement la la Bonne Nouvelle
de Noél : Dieu présent au milieu de nous, visage d’humanité semblable a nos
visages... et aux visages de ceux qui croisent nos chemins de chaque jour. A nous
de I'accueillir, de lui faire place dans nos vies - comme sut si bien le faire la jeune
Marie, ‘servante’ pleinement humaine dans la grace et la bienveillance de Dieu ! A



I'instar de Marie, a nous de dire : ‘Me voici ! Nous voici !” Serviteurs et servantes de
Celui qui est ‘venu, non pour étre servi, comme I'est un roi, un dieu ou une déesse,
mais pour servir’ (Marc 10/45), pour délivrer, pour relever et pour aider a vivre...



