Ecclesia reformata semper reformanda : entre
héritage du passé et musique d’avenir

20 novembre 2016
Temple d'Ollon
Antoine Schluchter

Au cceur de ce troisieme culte sur les grands principes de la Réforme se trouve la
devise « Une église réformée toujours a réformer ». Deux couples mixtes ont
exprimé des attentes de consolidation : de la relation a Dieu par la louange, de la
relation entre églises par des partages communs et de la relation a la société par un
dialogue avec la culture. Ces trois points forts sont proches des trois mots-clés que
je releve dans les passages bibliques qui ont été lus. Le premier est celui de mystere
: I'Eglise est appelée a faire connaitre le mystere de la grace révélée en Jésus-Christ,
gui permet a quiconque de recevoir de Dieu le salut et d’étre intégré a son peuple ;
comment traduire ce mystere en Eglise ? Le second mot-clé est celui de dialogue :
I’Eglise est le lieu privilégié du dialogue entre I’'homme et Dieu, qui lui permet
d’entendre son Seigneur et d’accueillir son amour ; comment favoriser ce dialogue
dans nos églises ? Le troisieme mot-clé est celui de communion : I’'Eglise est
I’espace de communion qui permet a chacun d’encourager |I'autre dans sa marche
vers le Royaume ; comment manifester cette communion dans nos communautés et
entre nos confessions ? Pour approfondir ces textes et ces questions, une fois n’est
pas coutume, je vous propose un développement théologique a partir de la Nouvelle
perspective sur Paul.

Alors Luther déja avait proposé une nouvelle perspective sur Paul dans son
commentaire des épitres aux Romains et aux Galates. Il en avait dégagé la clé de
volte de son systeme : la justification par la foi, qualifiée d’article de foi qui fait tenir
ou tomber I'Eglise. Cette nouvelle perspective a fait s’effondrer tout un mode de
pensée par un pilonnage intensif du salut par les ceuvres que combattait déja saint
Paul. S’il y a une idée phare a retenir de la Réforme, n’est-ce pas celle-la ? En
traguant ses innombrables incidences jusque chez les plus évangéliques d’entre
nous ? Ainsi, avoir et imposer un niveau d’'exigences tres élevé a notre pratique
chrétienne peut équivaloir a une forme de salut par les ceuvres, dont le corollaire est
la plupart du temps le jugement de celui qui n’y correspond pas. A cette altitude, les


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-11-20/ecclesia-reformata-semper-reformanda-entre-heritage-du-passe-et-musique
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-11-20/ecclesia-reformata-semper-reformanda-entre-heritage-du-passe-et-musique

saints se font rares. Il est bien plus exigeant et bien plus détaché de pareilles
prétentions, le regard de grace que nous sommes appelés a poser sur toute
créature, a commencer par nous-mémes. C’'est a ce regard gue nous invite le
catéchisme réformé de Heidelberg, en intitulant sa section pratique « De la
reconnaissance » : vivre sa foi, c’est juste une facon de dire merci.

Un théologien réformé a mis en évidence que la vie chrétienne est essentiellement
baptismale ; le baptéme introduit dans I'alliance et constitue un appel et une
promesse. La vie chrétienne consiste a répondre a cet appel et a vivre de cette
promesse. Tres bien vu, contrairement a sa conception du Caréme, réduit a une
pratique des ceuvres. S’il peut ou a pu I'étre, combien de protestants expérimentent
les bienfaits du Caréme, la bénédiction attachée a ce temps de retraite spirituelle
gui nous prépare a Paques ? On peut certes peiner a entrer dans ce type de
spiritualité ; mais de la a voir dans le Caréme une forme de salut par les ceuvres,
c’'est en faire une lecture réductrice et inappropriée.

La Nouvelle perspective sur Paul part du méme principe de lecture inappropriée a
partir de la méme question du salut par les ceuvres. Initiée par un théologien libéral,
elle a été reprise par des exégetes évangéliques anglicans. Elle pointe qu’en voulant
éradiquer le salut par les ceuvres propre au catholicisme de leur temps, les
Réformateurs ont procédé a une sorte de copier/coller de leur problématique sur les
écrits de Paul. La Nouvelle perspective met en évidence que le judaisme s’appuyait
sur une théologie de I'alliance dans laquelle la grace est premiere. Du coup, il s’agit
de déplacer le curseur a propos du débat sur les ceuvres de la Loi. Elles ne
s'opposent pas au salut par la grace au moyen de la foi, mais a I'extension du
peuple de Dieu au-dela du cercle des enfants d’Abraham et de leurs assimilés. La
question de la grace et des ceuvres ne touche donc pas au salut des individus mais a
la délimitation des frontieres de I'Eglise. En effet, en posant comme marqueurs
d’appartenance au peuple de Dieu la pratiqgue des ceuvres de la Loi, le judéo-
christianisme en excluait les chrétiens d’origine paienne ou les contraignait au
minimum a passer par la case judaisme, a judaiser comme on disait. L'enjeu était tel
que Paul n’a pas hésité a s'opposer a I'ap6tre Pierre lui-méme sur le sujet. Il en allait
de I'unité du peuple de Dieu a I'aube du christianisme, dans la diversité de ses
origines et de ses expressions de la foi.

L'intérét de cette Nouvelle perspective, qui a ses limites, est de remettre I'Eglise au
centre du plan de Dieu pour I'humanité. Cela peut paraitre prétentieux. Ou utopique.



Le théologien libéral Alfred Loisy en doutait tellement qu’il a écrit : « Jésus a préché
le royaume, et c’est I'église qui est venue. » Judicieuse piglre de rappel a I’humilité,
qgu'il s’agit d’appliquer de trois manieres au moins. Tout d’abord en reconnaissant
que I'’Eglise n’est pas le miroir du royaume préché par Jésus, ou alors un miroir dans
lequel nous voyons de maniere confuse, comme I'écrit Paul. L’humilité consiste aussi
a oser redonner a I'Eglise sa place en tant que mystere et dévoilement. En la
remettant - je parle comme un Lausannois - sur la place centrale ; avec ou sans
camion, avec ou sans banderole. Troisieme manifestation d’humilité : aller chercher
chez saint Paul notre Pack Réformation. C'est ce que nous allons tenter de faire sans
prétention, mais avec une pincée d’utopie. Dans cet élan, j'ai retenu trois
dimensions fondamentales de I'Eglise dans les écrits de Paul :

Premiere dimension, I'Eglise comme dévoilement du cceur de Dieu.

Deuxieme dimension, I'Eglise comme dévoilement du coeur de ’'homme.

Et troisieme dimension, I'Eglise comme dévoilement du coeur de la vie.

L’Eglise comme dévoilement du coeur de Dieu

Dans la lettre aux Ephésiens, le terme de mystere est récurrent. Avec, pour I'Eglise,
une place de choix comme matrice du mystere a dévoiler. Tout part de ce concept
de mystére, cher a divers courants ésotériques, dont le dévoilement se faisait au
travers d’un processus initiatique. A la fin du premier siécle, le gnosticisme tentera
d’y soumettre I’'Evangile ; ce fut un des plus grands combats mené par le
christianisme encore adolescent. La lettre aux Ephésiens s’articule autour du
dévoilement de ce mystere : Dieu nous a fait connaitre le mystere de sa volonté. Il
s’agit d’'une grande premiere : ce mystere n’avait pas été porté a la connaissance
des fils des hommes dans les autres générations, comme il a été révélé maintenant
par I'Esprit. L'auteur s’en estime le gracieux bénéficiaire : c’est par révélation que
j'ai eu connaissance du mystere. Il en est surpris plus qu’il ne s’en vante : vous
pouvez comprendre I'intelligence que j'ai du mystere du Christ. Du coup, sa mission
est claire : mettre en lumiere la disposition du mystere caché de toute éternité en
Dieu. Et quel est-il, ce mystere ? Dieu a mis en action sa puissance dans le Christ en
le ressuscitant des morts et en le faisant asseoir a sa droite dans les lieux célestes.
Cette puissance, littéralement cette dynamique, 6te a la mort son pouvoir ultime. La
Résurrection du Messie Crucifié, voila le mystere enfin dévoilé. Et les conséquences
? Les paiens ont un méme héritage, forment un méme corps et participent a la
méme promesse en Jésus-Christ.

Ainsi, des juifs et des paiens, le Seigneur n’a fait qu’un. La définition de I'Eglise



s’élargit d’un coup aux dimensions du monde. Elle n’est soumise a aucun
nationalisme, a aucune exclusion, a aucune différence séparatrice ; tout est
réconcilié en Christ, c’est I'aube d’une nouvelle humanité, I'introduction d’un
nouveau paradigme du croire et du vivre ensemble, dirait-on de nos jours. A partir
du mystere de la Résurrection, un peuple nouveau se constitue. Ainsi, I'Eglise se
trouve au centre du plan de Dieu : Dieu a donné le Christ pour chef supréme a
I’Eglise qui est son corps, la plénitude de celui qui remplit tout en tous.

C’est vertigineux de saisir que I'Eglise est la plénitude de I'agir divin ici-bas ; chaque
mot est lourd de sens et mériterait qu’on s'y attarde. La seconde citation au sujet de
I’Eglise dévoile encore une autre dimension, et pas des moindres : ainsi désormais,
les principautés et les pouvoirs dans les lieux célestes connaissent par I'Eglise la
sagesse de Dieu dans sa grande diversité, selon le dessein éternel qu’il a réalisé par
Jésus-Christ, notre Seigneur.

Les principautés et les pouvoirs dans les lieux célestes : on prend de la hauteur. Elle
est loin, notre EERV, on ne distingue méme plus son logo. Il est loin le 500e de
Luther, des Luthériens, des Réformés... détail de I'Histoire. Pareil pour les
particularités de nos prédécesseurs orthodoxes et catholiques ainsi que de nos
successeurs, évangéligues et charismatiques. Détail ou plutbt inscription dans
I’Histoire avec ses vicissitudes et ses gloires. Elles sont si loin nos considérations
humaines, nos divisions et nos vaines distinctions. A la lumiére de la dimension et
du retentissement céleste de la réalité spirituelle de I'Eglise, impossible d’'étre
prétentieux et impossible de ne pas étre utopique. Impossible de ne pas réver
I’Eglise au-dessus et au-dela de nos pathétiques contingences.

L'Eglise comme dévoilement du coeur de I'homme

Nous rejoignons le culte de la communauté charismatique de Corinthe. Ah, qu’ils
aiment parler en langues, plus ¢a vrombit mieux c’est. Mais que c’est vain pour le
simple auditeur ou I'incroyant qui n'y comprend rien, tandis qu’une parole de
connaissance qui le touche au cceur, change tout ; a I’époque de Paul dans tous les
cas, ce n’était pas rare. Et pour lui, une parole de dévoilement en vaut dix-mille en
langues. Bien moins démonstrative, mais bien plus performative. Ainsi, la prophétie
édifie la communauté et amene I'incroyant a adorer Dieu. C’'est une forme de culte
gui nous est en grande part étrangere, hormis pour guelgues hot spots
charismatiques dans le canton ; on n’a pas tous la fibre aussi pneumatique. Et
pourquoi ne pas s’y ouvrir ? Pourquoi ne pas déverrouiller nos acces a cette



dimension ? Sans verrouiller les autres formes de communication de |I'Esprit.
Combien souvent des gens sont touchés par une prédication, une priere, une parole.
Nous échangions |'autre soir dans un groupe sur « Dieu parle : ou ? quand ?
comment ? » Quelle diversité dans la facon dont les gens sont touchés par I'Esprit
gui nous rejoint au plus profond pour nous ouvrir a sa lumiere. En science, on
distingue la lumiere ou I'optique cohérente capable de trancher I'acier, sous la forme
d’un rayon laser, de la lumiere incohérente, diffuse comme celle du soleil qui n’a pas
cette capacité ; mais qui éclaire, réchauffe et régénere.

N’avons-nous pas besoin des deux ? L’Esprit ne rayonne-t-il pas de facon diffuse
comme la lumiere incohérente ainsi que de facon concentrée comme le rayon
surpuissant du laser ? Il peut de mille manieres trouver écho a I'image de Dieu en
I’'homme. Et notre église toujours a réformer, n'est-elle pas appelée a en étre le
laboratoire ? En s’ouvrant a I'accueil du Souffle divin et en veillant a rejoindre ses
contemporains. En cherchant de nouvelles facons pour que le simple auditeur soit
touché au cceur. Il en va aussi de notre attitude, de notre ouverture, de notre
disponibilité pour favoriser ce coeur a coeur entre nos semblables et leur Seigneur ;
si nous voulons bien commencer par, nous-mémes, nous y adonner. Vivre I'église
comme dévoilement du coeur de I’lhomme, une église toujours a réformer.

L'Eglise comme dévoilement du coeur de la vie

A ces chrétiens zé&lés et un peu bling-bling de Corinthe, Paul propose une vision
holistique.

D’accord, ils sont les champions du parler en langues ; d’accord, ils prophétisent a
tour de bras. Mais ils ont plus de peine a faire descendre leur foi jusque dans les
affaires privées. Ce n'est pas sur ce terrain qu'ils font la différence ; ou plutét si,
mais pas dans le bon sens. Jugements, comportements moraux, affaires publiques,
liens avec I'idolatrie, les Corinthiens sont les champions des exces. Du coup, Paul les
invite - et nous avec eux - a tout faire pour la gloire de Dieu. A ne pas la cantonner a
un super moment d’adoration et a éviter, comme diraient nos voisins francais, les
signes de gloire ostentatoires. Si nous sommes les serviteurs du serviteur qui n'avait
rien pour attirer les regards, allons-nous glorifier Dieu en énumérant tout ce que
nous vivons et faisons d’exceptionnel ? Ou plutbt le prier sans oser lever le regard ?
Qui, du coup, ne risque pas d’étre hautain... ce type d’attitude -et d’'inquiétude--
pouvant étre une forme de salut par les ceuvres. Il est la, le dévoilement du coeur de
la vie : tout faire pour la gloire de Dieu par un souci constant du bien de I'autre.



Paul fait redescendre la spiritualité de la stratosphéere sur notre bonne vieille terre. I
accroche le wagon éthique a la locomotive charismatique et propose de troquer les
joutes glossolaliques -les langues ou la langue de bois ou la main de fer-- contre le
souci de l'autre. Veiller a ne pas scandaliser la sceur, le frere aux repéeres différents.
La gloire de Dieu consiste a lui permettre d’avancer sur le chemin du salut, pas de
I’en faire dévier par dureté

Alors certes, notre Eglise existe depuis prées d’un demi-millénaire, soit un petit quart
de I'histoire du christianisme. Certes, nous vivons une année jubilaire et offrons une
foule de manifestations. Certes, nous réfléchissons, planifions, anticipons comme
jamais. Et nous ne parvenons pourtant pas a ne pas scandaliser des freres. Le motif
de la gloire de Dieu par le souci du bien de I’'autre continue a nous tancer et les
paroissiens a se distancier. L'auditeur de passage dans nos temples est-il davantage
touché que jadis a Corinthe ?

Cet appel vibrant de Paul a un engagement sans failles pour le frere, la sceur,
I'incroyant, traduit sa conception d’une Eglise sans différences séparatrices. Si Dieu
a fait des Juifs et des paiens un seul peuple, il s’agit de faire preuve d’égards envers
tous. De manifester dans nos relations mutuelles le souci du bien de I'autre, en
tenant compte de ses limites autant que de ses élans. Et de limites a pareil agir, il
n'y a pas : quoi que vous fassiez. L'interpellation est forte, déja intra-muros,
commencons par-la. Et aussi extra-muros, de facon encore plus subtile. Que signifie
tout faire pour la gloire de Dieu dans un monde indifférent ? Comment agir pour le
bien de tous afin qu’ils soient sauvés ? Ou sont leurs limites ? leurs manques ? leurs
frustrations ? leurs attentes ? Il y a la aussi une importante part de mystere, un
énorme besoin de dialogue et une immense soif de communion.

Il est temps de nouer la gerbe. Le premier mot-clé est celui du mystere d’amour gque
I’'Eglise est appelée a dévoiler en proclamant la grace du Christ crucifié et ressuscité
; avec opiniatreté et créativité. Il peut étre mis en lien avec une expression
renouvelée de notre louange a Dieu. Nous sommes ensuite appelés a cultiver le
dialogue empathique pour traduire 'amour de Dieu envers toute créature ; une
bonne base pour vivre des cultes autrement, pour vivre autrement en lien avec la
culture. Enfin, nos communautés ne seront jamais assez des espaces de
communion, des lieux de partage authentique dont on souhaiterait tant que I'on dise
« voyez comme ils s’aiment », a la fois dans et entre nos confessions.



Eglise réformée toujours a réformer, avec tes soeurs cadettes et ainées, sois
dévoilement du coeur de Dieu, dévoilement du cceur de I'homme, dévoilement du
coeur de la vie. Et tout le reste te sera donné en plus.



