Le blaspheme contre le Saint-Esprit

23 octobre 2016
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
Vincent Schmid

« Je vous le dis en vérité tous les péchés seront pardonnés aux fils des hommes ainsi
que les blaspheémes qu’ils auront proféré ; mais si quelqu’un blaspheme contre le
Saint-Esprit, il reste sans pardon tout le temps, il est coupable de ce péché sa vie
durant ».

Cette parole de Jésus est contradictoire dans les termes.

Elle commence par affirmer le salut universel. Tous les péchés et tous les
blasphémes seront pardonnés au genre humain, entendez vraiment tous les
blasphemes et les péchés présents, passés et a venir. Ce pardon total qui précede
les péchés (ils seront pardonnés, le verbe est au futur) est I'essence méme de
I’Evangile.

Dans la méme phrase, une limite est posée a ce salut universel, qui du coup cesse
d’étre universel. C'est ce que Jésus appelle le blasphéme contre le Saint-Esprit. Sa
pensée est difficile a saisir. Elle a tourmenté bien des chrétiens et fait couler
beaucoup d’encre.

Que peut donc désigner le blaspheme contre le Saint-Esprit? Jésus annonce le
pardon de tous les péchés sauf un. Si je comprends bien, cet unique péché est la clé
de tout le reste, puisqu’il conditionne le pardon de Dieu.

Pour les Européens modernes que nous sommes, la notion de blaspheme est
largement tombée désuétude. En Suisse, il n’existe plus de loi réprimant le
blaspheme. A Geneve, le dernier condamné a mort pour blaspheme remonte a 1632.
Désuet, le blaspheme, jusqu’a I'attentat de janvier 2015 contre un hebdomadaire
satirigue qui marque le retour sanglant de cette notion devant nos consciences
sidérées...

Il ne faut pas oublier cependant qu’en Occident chrétien, la répression du
blaspheme a duré fort longtemps, en terre catholigue comme en terre protestante.
Elle punissait les hérétiques, les apostats, les libres penseurs, les athées et les gens
de mauvaise vie, puisqu’un mal-croyant était automatiquement considéré comme
un voyou. Le blasphéme consistait a exprimer un rejet de la foi commune.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-10-23/le-blaspheme-contre-le-saint-esprit

Mais comment peut-on faire le choix conscient de rejeter le Saint-Esprit?

Déja, entendons-nous sur les mots. Lorsque nous évoquons le Saint-Esprit, de quoi
s’agit-il? De la maniere dont Dieu agit dans le coceur humain. Du coup, I'Esprit est
aussi difficile a définir que Dieu lui-méme. Dieu est Esprit, lit-on chez Jean, qui
ajoute: « Personne n’a jamais vu Dieu. » Nous voici dans I’'embarras. Car personne
n'a jamais vu I’Esprit non plus, personne ne sait a quoi il ressemble. Il est
insaisissable, incernable et irreprésentable. Nulle Eglise ne peut en revendiquer la
propriété. Le Christ le compare au vent qui souffle ou il veut. Rien n'empéche alors
gue I'Esprit souffle sur des réalités situées en dehors de I'Eglise, pourquoi pas sur un
athéisme providentiellement dressé contre des caricatures de Dieu ou contre des
formes religieuses dégénérées. L'Esprit est impossible a domestiqguer. Il est pour moi
une sorte de visiteur imprévu.

Pourtant, le Saint-Esprit n’est pas du tout une abstraction fumeuse. On peut mesurer
ses effets concrets dans la vie. Lorsque des conflits se résolvent, des malentendus
se dissipent, des attitudes changent, des réconciliations s’opérent, des guérisons se
produisent, des actes positifs sont accomplis, chaque fois qu’il y a un progres méme
minime dans I’"humanisation de I'’étre humain, chaque fois que je m’améliore un
petit peu, il est possible de dire que I'Esprit a soufflé. Cette puissance réconciliatrice
est en nous, elle n'est pas sans nous (ce n'est pas un fantome, elle a besoin d'un
hote) et elle ne vient pas de nous.

Le Saint-Esprit est la puissance de guérison, de réunion et d’inspiration qui traverse
les hommes. Le réformateur Martin Luther a beaucoup insisté sur le fait que la tache
prioritaire de I'Eglise consistait & annoncer que cette puissance est a I'ceuvre pour
tous les pécheurs, donc pour tout le monde, et qu'il était de premiere importance
gue ceux qui I'entendent ne I'oublient pas afin d’en profiter. La mission premiere de
I’Eglise, selon Luther, est la communication urbi et orbi de la rémission des péchés.
Je déduis de cette insistance du réformateur allemand le raisonnement inverse: il est
en sens contraire possible que I'homme se détourne du Saint-Esprit. Il est possible
gu'il refuse d’étre atteint par lui et n’en profite pas. C'est de cela que parle Jésus.

Se pourrait-il, dans ces conditions, que le blaspheéme contre le Saint-Esprit désigne
une attitude ? L’attitude d’'un homme qui refuse de croire qu’une puissance de
guérison, de réunion et d’inspiration existe et qu’elle soit efficace pour lui? L'attitude
d’'un homme qui n"admet pas que Dieu pardonne tous les péchés, vraiment tous?

Je reconnais qu’il y a quelque chose de choquant dans I'idée que Dieu pardonnera
tous les péchés ! Nous préférons infiniment croire que les méchants recevront le



salaire qu’ils méritent... et qu’ils grilleront dans les feux de I'enfer ! Cela nous parait
plus juste que cette affaire de pardon.

Examinons cela de plus pres. Qu'est-ce pardonner ? Que faut-il pour que le pardon
soit réel ? Il faut trois conditions. Un, il faut que je demande pardon, que je me
repente comme le fils prodigue de la parabole qui «rentra en lui-méme» avant de
changer sa vie. Deux, il faut que ma demande soit entendue et recue. Trois, il faut
que le pardon me soit accordé et que je le sache.

A ces trois conditions, quelgue chose peut étre réparé. C'est pourquoi Luther estime
capital que je sois pleinement conscient que Dieu me pardonne, quelle que soit la
gravité de mes péchés. Si je I'ignore, si je refuse de le croire, si je m’en détourne,
alors le pardon ne peut plus agir en moi. Il ne peut plus m’atteindre, je I'en
empéche, je lui barre la route.

Il me souvient du cas de cet homme qui s’était donné la mort dans des
circonstances tragiques. Il avait laissé une lettre stipulant expressément qu’il ne
voulait aucun culte funebre a sa mémoire parce que, écrivait-il, «Dieu ne me
pardonnera jamais». Qu’avait-il fait, je ne I’ai jamais su. Peu importe, le blaspheme
contre le Saint-Esprit est quelque chose de cette nature.

En postulant «Je ne peux pas étre sauvé », je me coupe du mouvement essentiel de
Dieu envers le genre humain qui est miséricorde. Et comme Jésus m’en prévient, je
reste sans pardon. Dans ce cas, le pardon ne me sert a rien. Si je n'en veux pas, il
ne me sert a rien, c’est aussi simple que ca.

Je comprends de la maniere suivante la parole du Christ que nous méditons :
guicongue refuse le Saint-Esprit s’exclut lui-méme du pardon. La condition finale du
pardon est que je I'accepte pour moi-méme. Que j'accepte d’étre touché. S'il ne
parvient pas a ma conscience, comme |'exigeait Luther, je ne I'integre pas. Je reste
enfermé dans mon désespoir. Et ce désespoir bloque I'action de Dieu. Il en sera ainsi
tout le temps que je persisterai dans mon refus d’étre pardonné.

Notons bien que tout ceci se passe dans |'existence présente. Jésus décrit un
processus qui a cours dans I'aujourd’hui de ma vie. Nos traductions francaises de ce
passage sont souvent ambigués. On lit par exemple «Celui qui blaspheéme contre le
Saint-Esprit se rend coupable d’'un péché éternel, qui dure pour I'éternité». En
réalité, la vie future n’est pas concernée dans ce passage. En grec, la langue du
Nouveau Testament, c’est le méme mot qui désigne I'éternité ou le temps d’une vie
humaine... C'est dans le temps de la vie humaine que cela se passe.



Il est intéressant de découvrir ici une limite a I'action de Dieu. La limite a I'action de
Dieu est le refus de I’'homme. Dieu cherche I'homme, encore faut-il qu’en retour
I’homme cherche Dieu. « Adam, ou es-tu? Je me suis caché parce que j'ai eu peur...
» Voila tout le probleme : )'ai eu peur... Dieu nous a choisis, encore faut-il gu’en
retour nous le choisissions. Au refus de ’lhomme, Dieu n'a que sa patience a
opposer. Son pardon est toujours offert, mais ’lhomme peut volontairement s’en
détourner. Je peux « revenir a la peur » comme |'écrit I'ap6tre Paul. Si je refuse
I’'Esprit de guérison, de réunion et de réconciliation, je m’enferme dans la culpabilité
et donc dans la peur. Mon enfermement durera aussi longtemps que mon refus.

Gardons-nous pour conclure d’une classification simplette. C’'est bien a l'intérieur de
chacun de nous que I'étre et le non-étre se confrontent. Vous et moi sommes
porteurs d’'un manque d’'étre, d’'une part de néant qui fait barrage au Saint-Esprit.
Mais d’une part seulement.

Pouvons-nous interroger cette part? Nous pouvons choisir de sortir de la peur,
comme jadis Israél est sorti de la maison de servitude.

Au fond, cette parole étrange du blaspheme contre le Saint-Esprit est dans la bouche
de Jésus moins une menace qu’un appel.



