Quand la Bible invite a profiter de la vie.

25 septembre 2016
Eglise évangélique La Fraternelle, Nyon
Nathalie Perrot

J'aimerais commencer notre méditation par cette citation anonyme :

« Il n'est peut-étre pas de meilleure recette pour rester jeune que de consacrer son
énergie a autre chose. »

Aujourd’hui, tout nous attire vers la jeunesse : les magazines que nous lisons, les
vitrines des centres commerciaux devant lesquels nous passons, les films que nous
regardons, les publicités que nous comparons, les cremes anti-rides que nous
achetons.

La société nous pousse vers un culte de la jeunesse qui devient un objectif de vie,
voire une vertu.

Pourtant, RIEN n’a jamais ralenti le vieillissement de I’étre humain et RIEN non plus
ne I'a jamais épargné d’une mort certaine...

Au mieux, on vit plus longtemps qu’avant et on quitte ce monde plus agé qu’avant.
Mais la mort est inéluctable.

Alors, quel est le sens de la vie, pour vous dans cette église ce matin et pour vous
qui nous écoutez depuis votre salon, dans votre voiture ou ailleurs ? Le but de la vie
est-il réellement de rester jeune, comme notre société nous invite a le croire ? Et
dans ce cas, si le meilleur moyen de le rester est de consacrer son énergie a autre
chose, a quoi devons-nous la consacrer ?

Un homme de I’Ancien Testament a beaucoup réfléchi a cette question et a mis le
fruit de sa réflexion dans un livre qui nous est parvenu. Cet homme, c’est
I’Ecclésiaste, que I'on appelle aussi le Qohéleth. Un personnage dont on connait peu
de choses avec certitude, ce qui n’est pas plus mal, car son anonymat, tout comme
celui de notre citation de départ, permet a chague homme, chaque femme de toute
époque de s’identifier dans ses propos.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-09-25/quand-la-bible-invite-profiter-de-la-vie

Récemment, j'ai entendu a plusieurs reprises des amis me dirent que le message de
I’Ecclésiaste pouvait se résumer en cette seule phrase : « La vie ne vaut pas la peine
d’étre vécue. » Un constat @minemment pessimiste, donc.

Il est vrai que I'Ecclésiaste n’hésite pas a poser des questions existentielles. Il fait un
bilan de la condition humaine, comme nous en faisons parfois aussi lorsque nous
regardons en arriere et analysons notre parcours. Nous y voyons les réussites, mais
aussi les échecs, les espoirs décus, mais aussi les surprises inattendues, etc.

Toutes ces choses apparaissent dans le bilan de I'Ecclésiaste. Heureusement pour
nous, il ne s’arréte pas la ! Son analyse le pousse a chercher au-dela, a s’interroger
sur cette question que nous nous posons aussi aujourd’hui : a quoi consacrer mon
énergie ?

Le premier constat de I'Ecclésiaste porte sur une injustice frappante : les bons
comme les méchants ont le méme sort, leur vie les méne a la mort. Peu importe
leurs actions sur terre, leur dévouement, leur piété, ils vont tous vers un méme
terminus.

Quelle injustice ! Car ni les méchants, ni surtout les bons n’obtiennent un sursis. Et
méme celui qui accomplit un rite religieux, nous dit le texte, n'obtient aucun sursis.
Un rite religieux : aujourd’hui on pourrait parler de celui qui va a I'église, qui récite
ses prieres, qui donne sa dime. Méme cette personne-la n’obtient aucun sursis.
Quelle injustice...

Et d'un autre co6té : quelle justice ! Car, nous dit I'Ecclésiaste au premier verset, «
tout est dans la main de Dieu ». C’est lui qui nous offre en premier lieu cette vie et
gui nous aide a la parcourir. Méme si cette vie est remplie d’inconnues et nous mene
vers un au-dela dont nous ne connaissons presque rien, toute notre vie dépend de
ce Dieu-la et non pas, par exemple, d’un tribunal d’hommes qui jugeraient la valeur
de nos actes. Quelle justice...

Mais alors, une question se pose. Si les bons comme les méchants subiront un
méme sort, quel intérét trouverions-nous a faire le bien ? La plupart du temps, faire
le bien nous colte, ce n’est pas une solution de facilité. Cela nous colte de travailler
pour mériter son salaire, plutét que de mener de petites arnaques a gauche et a
droite pour économiser de I'argent. Cela nous colte de réviser pour un examen



plutdét que de tricher sur la copie du voisin. Cela nous colte de nous montrer fideles
vis-a-vis de nos amis, plutot que de colporter de petits ragots qui nous permettent
de nous élever.

Et pourtant, ceux qui font le bien ne s’en sortent pas forcément mieux dans la vie
que les autres. Dans ces circonstances, ne vaudrait-il pas mieux mourir tout de suite
gue de s’acharner a faire le bien et de voir les malhonnétes s’enrichirent ?

Malgré ces constatations et malgré I'étiquette « pessimiste » que I’'on colle
volontiers sur I'Ecclésiaste, celui-ci nous apporte a ce stade une belle lueur d’espoir.
Car pour lui, c’est évident, la vie vaut mieux que la mort. Et méme plus, car au
verset 4, il dit : « Un chien vivant vaut mieux qu’un lion mort ». Le chien, a cette
épogue, c’est un animal méprisé ! Un animal sauvage, sale, qui mange les cadavres.
A cette époque, le chien, ce n’est pas le chihuahua a la Paris Hilton ! Le lion par
contre est un animal noble, symbole de la force, symbole de la royauté. D’ailleurs,
aujourd’hui encore on parle de lui comme du « roi de la savane ».

« Un chien vivant vaut mieux qu’un lion mort ». Pour I’'Ecclésiaste, donc, il vaut
mieux vivre, méme misérablement, qu’étre mort.

Puisque la vie vaut mieux que la mort, I'Ecclésiaste nous lance deux invitations qui
seront les réponses a notre question : « A quoi consacrer mon énergie ? » La
premiere invitation est la suivante : profitons de la vie, profitons de notre temps sur
terre. Autrement dit : Carpe Diem !

« Va, mange avec joie ton pain, et bois gaiement ton vin : car des longtemps, Dieu
prend plaisir a ce que tu fais. » (v. 7)

N’est-il pas réjouissant de savoir que Dieu prend plaisir a ce que nous faisons ? Il
prend plaisir a qui nous sommes, a quelles sont nos passions, a nos activités... Tout
cela ne le rend pas indifférent, car il nous aime.

Dans ces circonstances, c’est a notre tour d’avoir du plaisir a ce que nous faisons.
De le faire avec joie. De se réjouir des petites choses comme du pain que nous
mangeons et du vin que nous buvons.

En méme temps, de ce verset se dégage presque un sentiment d’urgence : ne tarde
pas a profiter de ce que tu as, profites-en maintenant. N'attendons pas pour profiter



d’étre jeunes, d’'étre a la retraite, d'étre en bonne santé, d’avoir une maison, d’avoir
une famille, d’avoir des amis. Si Dieu prend plaisir a ce que nous faisons, pourquoi
n'y prendrions pas plaisir aussi immédiatement ? Pourquoi attendre d’autres états,
espérer d'autres biens ?

Je vous invite a réfléchir en votre for intérieur : y a-t-il des choses dont vous avez
honte de profiter aujourd’hui ? Dans votre famille, vous avez peut-étre honte de dire
que vous aimez sortir boire un verre ou deux avec des amis ? Dans votre travail,
vous avez peut-étre honte de dire que vous partez en voyage ? Dans votre église,
vous avez peut-étre honte de dire que vous ne viendrez pas au culte parce que vous
souhaitez passer du temps avec votre famille, vos voisins, votre époux(se) ?
Pourquoi ce sentiment de honte ? Est-il |égitime, et peut-étre doit-il I'étre ? Ou
passez-vous a cOté de cet appel de Dieu : prends plaisir a ce que tu fais !

La seconde invitation de I'Ecclésiaste se trouve au verset 10 :

« Tout ce que ta main trouve a faire,
avec ta force, fais-le. »

Soyons actifs ! Ici I’"horizon s’élargit. Il ne s’agit pas seulement de profiter de la vie,
les pieds en éventail sur une belle plage de sable blanc et un cocktail a la main. Il ne
s’agit pas que de cela : nous avons un role a jouer.

« Tout ce que ta main trouve a faire (...), fais-le » Il y a une notion de mise en
mouvement : accomplir les activités de la vie, de tous les jours, celles qui sont a
notre portée. Autrement dit : soyons actifs aujourd’hui.

Et les activités de tous les jours, ce n'est pas seulement de presser les fameux
citrons du cocktail cité plus tot. Non, car ce verset formule aussi une réponse a
I'interrogation de I'Ecclésiaste : faut-il vraiment consacrer son énergie a faire le bien
? Oui, en tout temps, a chaque instant, car « tout ce que ta main trouve a faire (...),
fais-le. »

Cela inclut, je crois, les activités qui nous plaisent et celles qui nous sont moins
agréables : aller au travail, aider un ami qui est dans le besoin, porter compagnie a
une personne seule, agir pour le village/la ville ou nous habitons, porter la valise de
la dame agée qui essaie de prendre le train.



Arrivés a ce point, vous étes peut-étre découragés : vous avez apprécié la premiere
partie qui nous invitait a profiter, un peu moins la deuxieme qui nous met en
mouvement. En effet, avec tout cela, ou s’arréter, comment ne pas s’épuiser ? Il y
aurait tant de choses a faire autour de nous : comment faire le tri et comprendre
quels sont les domaines dans lesquels Dieu nous appelle ? Rassurez-vous,
I’Ecclésiaste prend soin de nous et nous donne une astuce a l'aide de cette formule
gue vous avez entendue, mais peut-étre pas relevée :

« Tout ce que ta main trouve a faire,
avec ta force, fais-le. »

Nos actions dépendent de ce que nous sommes capables de faire, des limites de
notre propre force. C’'est a nous d’évaluer nos capacités, de connaitre ou de
reconnaitre nos limites.

Nos actions dépendent aussi de ce que Dieu aime que nous fassions. Il y a un bel
équilibre dans ce texte : entre jouissance et activité, entre dévotion a Dieu et
sagesse dans nos engagements.

Revenons a la citation avec laguelle nous avons commencé cette méditation :

« Il n"est peut-étre pas de meilleure recette pour rester jeune que de consacrer son
énergie a autre chose. »

J'aimerais vous dire que si vous consacrez votre énergie a mettre en pratique ce que
nous avons médité ce matin... eh bien, vous ne resterez pas plus jeunes que les
autres.

Car la foi chrétienne ne nous promet pas de rester jeunes, méme si nous consacrons
notre énergie aux ceuvres qui plaisent a Dieu.

La foi chrétienne, par contre, nous montre comment vivre la vie telle qu’elle est, en
compagnie de Dieu. Elle nous montre, a travers les enseignements de I'Ecclésiaste,
a quoi consacrer notre énergie. D'une part a profiter des biens de Dieu, de ce qu'il
nous a donné dans notre vie. D’autre part a nous rendre nous-mémes actifs pour
mieux vivre cette vie et, peut-étre, pour permettre a d’autres de mieux la vivre.

La foi chrétienne, par ailleurs, nous promet bien plus que ces faux espoirs de la
société liés au culte de la jeunesse. La foi chrétienne nous promet une « éternelle



jeunesse », une vie parfaite, dans la présence du Pere, dotés d’un corps glorifié. La
foi chrétienne nous donne I'espérance de cette vie éternelle parfaite a laquelle nous
avons acces lorsque nous recevons le pardon de Dieu et devenons ses enfants.

Cette vie éternelle est un réel espoir pour nous. Ce n’est pas pour rien que Paul s’est
exclamé dans sa lettre aux Philippiens : « mourir m’est un gain ! » (Phil 1.21). Non, il
n'était pas dépressif, il n’était pas confronté a des pensées suicidaires ! Mais il était
porteur d’'une espérance de vie meilleure.

Alors effectivement, a quoi sert-il de consacrer son énergie ici-bas a poursuivre une
jeunesse qui nous échappe forcément ? Ou a poursuivre d’autres buts
inatteignables, tels que la richesse, le succes, la reconnaissance, etc.

Consacrons plutét notre énergie a profiter des possessions que nous avons la
chance d’'avoir et a nous rendre actifs, au service de Dieu. Le reste est entre les
mains de Dieu : méme si on ne voit pas le tableau d’ensemble que Dieu est en train
de peindre a travers nos actions...

Dans notre vie, nous sommes comme sur une échelle dont nous gravissons peu a
peu les échelons. Plus nous montons, et plus nous pouvons voir au loin, comprendre
le plan de Dieu en voyant la vue d’ensemble dans notre vie.

Alors que I’équipe de louange va nous entrainer dans un temps musical, j'aimerais
vous inviter a réfléchir a votre propre vie :

Quel est I’échelon que je peux gravir ?

- De quoi pourrais-je mieux profiter ? Quel est le don que Dieu m’a fait et dont je ne
profite pas encore pleinement ?

- Quelle action a ma portée, dans mes capacités, je peux entreprendre pour vivre la
vie telle qu’elle est, sous le regard de Dieu ?

Prenons le temps de réfléchir a ces questions, de nous positionner devant Dieu et de
lui remettre nos pensées dans la priere.



