Comment garantir son avenir ?

17 juillet 2016
Temple de Montana
Jean Biondina

Si Jésus fustige les riches a travers cette intervention, cela signifie-t-il que seuls
ceux-ci sont visés ? Oui, mais alors qui sont les riches ? Oui, mais alors a partir de
guelle somme de biens matériels est-on considéré comme riche ? Faut-il avoir CHF
100'000.-, un million, un milliard ?

Suivant ce que I'on considere comme riche, la toute grande majorité des auditeurs
et des paroissiens ici présents a Montana peuvent gentiment se laisser aller a
sommeiller pendant que je m’adresserai aux quelques rares auditeurs concernés.

En fait, Jésus parle des riches comme d’une attitude avant tout et non comme un
compte en banque fort bien garni. Certes, il est bien question d’un personnage riche
dans cette parabole qui servira a interpeller les auditeurs d'autrefois et ceux
d’aujourd’hui aussi.

Ah ! si j'étais riche... chantait Yvan Rebroff :
« Seigneur! Tu as mis au monde

beaucoup beaucoup trop de pauvres gens
mais s'il n'y a pas de honte a étre pauvre

il n'y a pas de quoi en étre fier non plus
Quel mal y aurait-il

si j'avais une petite petite fortune »

... et la chanson se poursuit sur une richesse qui fascine et cherche a épater les
autres.

Nous sommes loin, avec cette chanson, de ce que Jésus apporte ou du moins, nous
sommes peut-étre au coeur de la problématique de ce qu’est étre riche ou vouloir
I’étre.

On peut se demander pourquoi les jeux de loteries remportent sans cesse un grand
succes. En jouant, I’lhumain perd quasiment automatiquement de I'argent qu'il


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2016-07-17/comment-garantir-son-avenir

investit dans le jeu et fait gagner a une petite poignée d’heureux le fameux jackpot.
On entend dire que certaines loteries font gagner des dizaines de millions d’un seul
coup. Pourquoi cette fascination ? Il y a sans aucun doute |'attrait du jeu, la
captation du désir de réussite ultime, le gain facile, certes, mais surtout la recherche
d’'une garantie d’étre a I’abri du besoin pour toujours... un peu comme notre ami de
la parabole, non ? Nous, humains, avons peur des lendemains et avons besoin de
nous rassurer.

Je pense que ce passage des Ecritures vise donc le mécanisme humain qui conduit,
quel que soit le niveau de richesse, au risque de se comporter comme un riche
insensé.

Tout commence dans ce récit par I'interpellation anonyme de quelqu’un parmi la
foule qui harangue Jésus a propos d’un héritage a partager avec son frere : « Maitre,
dis a mon frere de partager avec moi notre héritage ».

Jésus refuse tout de go de jouer au maitre rabbinique et profite de cette invite pour
faire passer un message sur la question de I'avidité. L'avidité est cette sorte
d’aspiration incontr6lée de vouloir posséder. On peut étre avide de connaissances,
cela donne des ailes et une motivation certaine d’apprendre, mais on peut aussi étre
avide de biens matériels, et la, les choses prennent une toute autre tournure,
puisque cette avidité est un désir qui I'emporte sur la raison et la retenue, elle
I’emporte parfois sur les autres.

Dans le monde judaique d’alors, I’héritage ne se partageait, en principe, pas. Le
frere ainé touchant la plus grande part, on cherchait a ne pas diviser les biens
familiaux pour en conserver la plus grande unité. Cela dit, I'ainé avait toutefois la
responsabilité de veiller aux besoins de sa famille. Pour faire court, on ne divise pas,
mais on vit ensemble par le partage. Ca, c’est I'idéal.

Alors Jésus nous parle d’avidité quand cet homme cherche a obtenir par la force une
part de cet héritage. Et Jésus d’ajouter que sa propre vie n’est jamais garantie par
ses biens. C’est une illusion et nous nous trompons nous-mémes en pensant cela.
Ouh la la... ce n'est pas tellement le message que notre société a tendance a
cultiver.

Car aujourd’hui, si devenir riche n'est pas forcément la question premiere de tout un
chacun, il n’en demeure pas pour autant que se mettre a I'abri du besoin est un défi
constant. En Suisse, c’est méme devenu une obsession avec tous nos piliers sensés
garantir notre retraite au moment venu. Et le bat blesse lorsque les intéréts



bancaires s’écroulent pour méme devenir négatifs, quand les actions jouent au yoyo
et quand des mesures a la baisse sont prises concernant les rentes pour ne pas faire
exploser le systeme.

Bref, si la prévoyance toute helvétique fonctionne et prévoit des temps heureux, il
n'empéche pas de réfléchir a I'attitude de cet homme mis en scene par Jésus dans la
parabole.

Que nous dit ce personnage qui, constatant I’étendue de sa richesse, se met a
monologuer avec lui-méme :

- Que vais-je faire de cette abondance ?

- Démolir mes greniers et en batir d’'autres.

- Rassembler ma fortune faite de grains de blé (donnés par Dieu, soit dit en passant)
et des autres biens.

- Et surtout... me reposer, manger, boire et faire bombance.

Dans le fond, pourquoi critiquer cette réussite ? Jésus la remet-il en question ? Non,
pas vraiment.

Ce qui est intéressant, c’est la maniere dont ce monologue se déploie. L'homme
dialogue avec son ame, il se satisfait de lui-méme et de ce qu’il voit de lui-méme.
Son succes, il ne le partage pas. Car ce n’est pas de sa richesse et de son
abondance dont il est avant tout question, mais de ce qu’il fait avec.

Cela me rappelle une histoire juive.

« A un riche qui refusait de contribuer a soulager les pauvres de leur misere, le
rabbin montra un jour la fenétre et demanda :

- Dis-moi, que vois-tu parla ?

- Je vois la rue, le mouvement, les gens, quelle question ?

- Et regarde maintenant dans cette glace, qu'y vois-tu ?

- Je me vois, qu’est-ce que c’est que ces questions stupides ?

- Elles ne sont pas si stupides, mon fils, soupire le rabbin : dés que tu recouvres la
vitre transparente avec une fine pellicule d’argent, tu ne vois plus du tout les autres,
tu ne vois plus que toi-méme. »

Dans notre parabole, notre homme ne s’adresse qu’a lui-méme, oubliant tous les
autres autour de lui. C'est en cela qu'il est qualifié d'insensé. Parce qu'il a perdu le
sens des choses. Parce qu’il est hors du sens que le Royaume de Dieu cherche a



instituer comme regard sur soi et sur les autres. Parce qu’il ne partage plus et
conserve ses biens par-devers lui, tous ses biens rassemblés en un lieu. Il est méme
insensé lorsqu’il prévoit de détruire les greniers existants qu’il a construits pour en
faire de nouveaux.

Le dépassement auquel invite Jésus est de ne pas conserver ses biens pour soi-
méme seulement et de s’enrichir vers ou aupres de Dieu.

S’enrichir est bien le verbe utilisé. C'est dire que la richesse est au rendez-vous,
mais plus par le partage que par la thésaurisation. Le cumul des biens ici enferme
son propriétaire dans une attitude de replis, tandis que s’enrichir aupres de Dieu
conduit au partage et a s’ouvrir aux autres.

La cupidité conduit a la stupidité. On raconte d’ailleurs qu’une plaisanterie circulait
durant I’Antiquité : « Le comble de I'avarice, c’est quand un homme rédige son
testament et, comme nom de I'héritier, fait figurer le sien »

Plus loin dans I'Evangile, Jésus dira ceci : « |a ou est votre trésor, la aussi sera votre
coeur ».,

Si le trésor devient partage avec les autres, alors mon cceur sera dans ce partage.
Pourquoi aurions-nous peur du partage ? Qu'est-ce qui nous retient de partager ? La
peur de manquer ? La peur d’étre sollicité ? La peur de s’engager car on pourrait se
suffire a soi-méme ?

Si I’homme qui interpelle Jésus au début de cette histoire tend a vouloir diviser un
héritage, Jésus, lui, invite au partage. Plutét a la multiplication qu’a la rétention. Car
ce qui se partage, se multiplie bien au-dela de soi-méme et le bien pour I'autre
sublime les biens matériels en leur donnant un vrai sens.

Si I'on dit qu’il y a plus de joie a donner qu’a recevoir, le Royaume que Jésus initie
est fait d’'une joie réelle dans le partage. Cette joie que les nouvelles générations
dessinent a leur maniere dans une société de partage et d’échange, plus que
d’accumulation.

Si le Christ nous titille a nous enrichir aupres de Dieu, en sa compagnie en gquelque
sorte, en le fréquentant, n’est-ce pas pour faire advenir un monde ou, pour
reprendre I'image de la fenétre, nous sommes capables de quitter nos miroirs
teintés d’argent pour ouvrir nos fenétres et sortir vers les autres, pour partager et
nous enrichir de rencontres nouvelles ?



Si Jésus refuse de devenir I'arbitre de la division concernant cet héritage de I’'homme
gui I'interpelle, il nous invite par contre a arbitrer chacun et chacune notre propre
vie pour partager ce que nous avons recu en héritage de vie et d’espérance.

A nous d’entendre ce que nous avons a entendre et nous mettre joyeusement en

route.

Amen.



