
Comment accompagner ceux qui décident de
mourir? 
22 novembre 2015
Centre paroissial de Malagnou
Marie Cénec

Comment accompagner ceux qui ont décidé de mourir ? C’est la question que je
souhaiterais aborder avec vous aujourd’hui en écho à l’actualité littéraire. Cette
année, nous pouvons saluer la sortie de deux livres que je ne peux que vous
conseiller : celui de Gabriel Ringlet (prêtre, journaliste et écrivain), intitulé Vous me
coucherez nu sur la terre nue. L’accompagnement spirituel jusqu’à l’euthanasie,
paru chez Albin Michel, ainsi que le livre du théologien catholique bien connu Hans
Küng, La mort heureuse, paru aux Editions du Seuil.

J’ai été profondément interpellée par leur lecture, ces deux hommes osant se
positionner sur la question si délicate et controversée de l’euthanasie, de l’aide au
mourir. Il apparaît clairement aujourd’hui que les avancées médicales posent la
question de la mort différemment. L’heure de la mort devient de plus en plus un
choix ; ainsi en 2007, « en Suisse plus de la moitié des décès correspondent à
l’interruption d’un traitement médical. » Comment faire avec l’allongement de la vie
et l’augmentation des maladies séniles ? Comment composer avec les nouveaux
enjeux de la grande vieillesse et accompagner les personnes vers une « bonne mort
» ?
Cette question s’est imposée à moi le jour où j’ai été en contact avec une personne
atteinte de démence sénile que l’on venait d’opérer du cœur. Je me souviendrai
toujours de la panique de cette femme, perdue la nuit dans sa chambre d’hôpital, et
de ma sidération alors que je me demandais si l’acharnement à vivre à tout prix
avait un sens. C’était pour moi une forme d’abus, mais on peut avoir peur de l’autre
abus qui serait d’encourager la mort à tout prix. Dans tout ce que je m’apprête à
dire, je fais le pari confiant que le cadre légal et éthique dans lequel nous vivons en
Suisse nous protège des abus. Une fois ce préalable posé, revenons à la question : «
Comment accompagner ceux qui ont décidé de mourir ? »

Hasard du calendrier, il y a dix jours, un matin, mon téléphone sonne et je reconnais

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2015-11-22/comment-accompagner-ceux-qui-decident-de-mourir
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2015-11-22/comment-accompagner-ceux-qui-decident-de-mourir


la voix d’une femme que j’ai connue il y a des années à l’occasion de la fin de vie et
de l’enterrement de son époux. Nous nous étions rencontrées quelques mois
auparavant et elle m’avait confié sa volonté de recourir à l’aide d’Exit. Ce matin de
grisaille, elle m’annonce que la date est fixée. Et je ne peux m’empêcher de lui dire :
« Juste avant Noël, c’est difficile pour votre entourage. » Par cette remarque,
j’exprimais combien cela allait être difficile pour moi de lui dire à-Dieu… Nous avons
parlé un peu et nous avons fixé une date pour nous voir. J’ai raccroché, j’étais en
larmes.
A ce moment-là, tout en moi a dit « non » à sa mort.
« Non », car c’est une personne vive, libre et joyeuse et que je l’aime beaucoup.
« Non », car j’imagine qu’elle pourrait encore vivre quelque temps…
« Non », car j’aimerais tellement lui donner des raisons de ne pas nous quitter si
vite.

J’étais un peu bouleversée et je me suis rendu compte de l’impact émotionnel de sa
décision sur moi. C’est alors que j’ai pris conscience que j’allais aborder avec vous
un sujet chargé en émotions et crucial. J’allais en effet vous parler du choix de se
retirer la vie ; d’un thème qui n’a rien de léger et qui vient questionner notre propre
rapport à la vie.

Vous l’avez compris, ce coup de téléphone m’a plongée dans un conflit intérieur
entre mon cœur et ma raison. Mon cœur qui aurait eu envie de lui dire : « Je tiens à
vous, je suis sûre que votre famille aussi. Et si vous êtes encore en vie, ce n’est
peut-être pas pour rien ? » Et ma raison qui me disait qu’aimer et respecter une
personne, c’est la laisser libre.
Nous nous sommes revues, et je ne peux que respecter son choix de partir avant de
sombrer dans la souffrance et la perte d’autonomie totale. Il faut du courage pour
rester en vie, il en faut aussi pour décider de mourir. Et avoir le droit de choisir l’un
ou l’autre me semble essentiel.

Que feriez-vous face à la grande souffrance, à la maladie incurable? Face à
l’annonce de la perte d’autonomie ? Face à la démence qui commence à coloniser
votre esprit ?
Que faire quand la vie n’est plus que l’ombre d’une vie et que la seule chose qui
s’annonce est la pire des décrépitudes ? Je vous pose la question, car adopter une
juste posture dans l’accompagnement d’une personne qui désire mourir demande
d’être le plus au clair possible avec soi-même.



Sur cette question délicate, nous ne pouvons répondre qu’en « je ».
Je vous ai confié mon ambivalence à ce propos face à la personne que
j’accompagne. Oui, c’est l’ambivalence qui m’habite aujourd’hui. Je dis bien
aujourd’hui, car sur de telles questions je crois que nous sommes toutes et tous en
recherche et que nos expériences de vie vont influencer nos opinions. Je crois que
nous ne pouvons avoir que peu de certitudes en la matière.
En ce qui concerne ma propre fin, j’ai toujours pensé que la possibilité d’avoir
recours à Exit était une garantie de dignité. Je serais heureuse d’avoir la possibilité
d’abréger mes souffrances pour ne pas vivre dans un état végétatif, ne pas
connaître la dépendance totale ou mourir dans des conditions atroces. Cela me
rassure de savoir qu’il existe une issue de secours, un joker contre la déliquescence.
Ainsi, la possibilité d’avoir recours à l’aide à mourir calme mon anxiété.

Mais puis-je décider de l’heure de ma mort ? Ai-je le droit de décider quand je
rendrai mon dernier souffle ? Est-ce que je m’appartiens ? La vie est un don que me
fait Dieu : jusqu’où en suis-je responsable ? Où réside le plus grand courage ? Dans
le choix de mettre un terme à l’intolérable ou dans la capacité à traverser l’ultime
grande épreuve jusqu’au bout ? Tant de questions ouvertes !

Ce qui est en jeu ici est la responsabilité individuelle. Choisir la prolongation de la
vie à tout prix, est-ce la seule réponse que je puisse donner au nom de l’Evangile ?
Je ne le pense pas. Je crois que chacun de nous est libre d’exercer sa liberté, de
choisir comment il tirera sa révérence et nous ne pouvons pas juger celles et ceux
qui décident de mourir.

Hans Küng défend cette position et il le fait avec humilité. Ce grand théologien parle
de son expérience, confronté à la maladie (Il a une maladie de Parkinson, une
dégénérescence maculaire et de la polyarthrite dans les doigts). Il écrit : « Je ne
veux rien prescrire en général à personne. Je parle seulement pour moi. » (p. 25).
Pour lui, sa foi et ses convictions sont compatibles avec une demande d’euthanasie.
Il s’explique ainsi :

Pour moi, refuser de prolonger indéfiniment ma vie temporelle fait partie de l’art de
vivre et de ma foi dans une vie éternelle. Quand le temps sera venu, j’aurai le droit,
pour autant que j’en serai capable de décider, en prenant personnellement mes
responsabilités, du moment et de la manière de mourir. Si cela m’est accordé, je
serais content de mourir en pleine conscience et de me séparer dignement des gens



qui me sont chers. Mourir heureux signifie pour moi une mort sans tristesse et sans
douleur de la séparation, une mort dans un consentement total, dans un
acquiescement profond et dans la paix intérieure. C’est ce que signifie aussi, du
reste, le mot du grec ancien euthanasia, entré dans beaucoup de langues modernes
mais détourné de son sens de manière abjecte par les nazis : l’eu-thanasia était une
« mort bonne », « juste », « légère », « belle », « heureuse ». (p. 17)

Il est très important de noter que c’est une parole personnelle. Je le répète : cette
question est si complexe que nous ne pouvons pas répondre de manière
dogmatique. Nous ne pouvons que répondre pour nous et en dialogue avec d’autres.
Gabriel Ringlet le dit aussi très bien dans son livre, où avec sa fibre poétique et sa
finesse habituelle, il témoigne d’accompagnements de fin de vie :

« Il existe des situations d’impasse et il faut oser les nommer. Oui, même dans les
conditions médicales et affectives optimales, il arrive qu’on soit au pied du mur sans
plus savoir à quel ange ou quel démon se vouer. Car la situation peut devenir
véritablement infernale. Comment prononcer alors le mot « euthanasie » sans voir
certains boucliers se lever ? Je ne demande qu’une chose : l’écoute, le dialogue. Et
la volonté de chercher ensemble des réponses à la hauteur de nos impuissances. »
(p. 17)

Comment résonne en nous ce terme d’euthanasie ?
Je vous pose la question, car, comme je vous l’ai dit, une fois que nous sommes au
clair sur notre position existentielle et nos convictions personnelles, nous sommes
plus à même d’accompagner une personne qui est prise dans l’impasse de la
souffrance incurable.

Comment nous situons-nous face à elle, face à notre impuissance? Face à cet autre
qui nous confie son désir d’en finir avec sa vie terrestre ?

Demander la mort, est-ce une tentation quand vivre n’a plus de sens ? Je répondrai :
oui et non.
Oui, quand c’est le désespoir qui parle, la maladie dépressive. Dans ces cas-là, nous
avons à tout mettre en œuvre pour essayer d’adoucir la solitude, de calmer la
souffrance physique et psychique, d’aider à trouver un sens à la vieillesse, d’aider la
personne à trouver la jouissance du sentiment d’exister.
Non, car dans certains cas, nous ne sommes pas face à la tentation du désespoir,



mais face à un choix libre et éclairé, celui de sortir d’une impasse cruelle qui rend la
vie insupportable. Nous devons pouvoir accueillir cela. Accueillir le fait qu’une
personne est tellement diminuée, qu’au seuil d’une lente et longue agonie, elle
choisit de mourir dans des conditions décentes et dignes, pour elle.

Il s’agit alors d’opérer avec elle un discernement et de l’accompagner avec le plus
grand respect possible de sa condition, de sa fragilité, de sa vulnérabilité.
L’accompagner dans le non-jugement, dans une profonde bienveillance. Pour
témoigner de l’Evangile jusque-là. Etre à ses côtés. Pour redire que nous avons la
conviction que Dieu nous accueille dans son amour et sa paix, même si on a décidé
du jour et de l’heure de sa mort. Il nous appartient de tout faire pour que sa sortie
de la scène de la vie soit douce et sereine.
Les adieux peuvent être doux et paisibles : oui, la mort n’est pas qu’un drame
terrible, elle peut être aussi un passage vécu dans la paix et la foi.

Pour illustrer mon propos et vous donner un exemple d’une mort douce, j’aimerais
encore vous parler de la mort de Moïse. Ce choix peut paraître étrange, car Moïse ne
choisit pas sa mort. Dans notre texte, nous le voyons qui contemple la terre promise
sans pouvoir y entrer. Il mourra avant.

Les explications sont nombreuses dans la tradition rabbinique. Dans la Bible, nous
en trouvons deux. Premièrement, Moïse serait solidaire des hommes de sa
génération et c’est pourquoi, comme eux, il doit mourir dans le désert.
Deuxièmement, c’est sa responsabilité individuelle qui est mise en cause. En
Nombres 20, il n’aurait pas obéi conformément à l’ordre de Dieu. Ainsi, au moment
du miracle de Meriba, Moïse et Aaron frappent le rocher pour qu’il donne de l’eau au
lieu de lui parler seulement… Leur foi n’étant pas suffisante, ils seront punis et
n’entreront pas dans la terre promise.

Et au moment où il se trouve face à cette terre promise, Dieu lui reprend la vie. Mais
ce qui est étrange, c’est que l’image de Dieu qui est donnée dans notre texte n’est
pas celle du Dieu dur qui punit, mais du Dieu qui est plein de sollicitude et qui
accompagne son prophète jusqu’au bout. Il est écrit que c’est Dieu lui-même qui
l’enterre… Il prend soin de son corps.
Quant à son âme ? Il est écrit : « Et Moïse, le serviteur du SEIGNEUR, mourut là, au
pays de Moab, selon la déclaration du SEIGNEUR. » Littéralement, il est écrit sur la
bouche de Dieu.



Le baiser divin décrit dans le Talmud la mort des justes, qui fait écho au récit de la
création dans la Genèse où Dieu fait comme une sorte « de bouche-à-bouche au
corps inerte de l’homme pour l’appeler à la vie. » Ainsi, c’est dans un baiser de Dieu
qu’est recueilli le souffle de ce grand prophète. C’est une manière très poétique de
voir la mort. Comme l’écrit Esther Starobinski-Safran : « Cette image évoque une
mort douce. L’âme de Moïse s’est exhalée comme un parfum ».

Oui, il y a de la douceur dans cette manière de rendre son âme à Dieu. Mais cette
mort me semble aussi belle, car j’y vois l’exemple d’une vie inachevée. D’une vie
qui s’arrête sans avoir atteint son but. N’est-ce pas magnifique de mourir dans le
désir d’une terre promise ? Moïse meurt dans le désir, non pas rassasié ou gavé de
jours, non pas avec la sensation d’avoir fait le tour de tout, ni l’impression d’avoir
tout vécu, tout goûté.
Il part aussi en sachant que sa mission sera poursuivie par Josué. Donc, il peut
renoncer à la terre promise. Il a fait sa part.
De plus, on nous dit qu’à son âge avancé il a encore une bonne vue et qu’il est
vaillant (« il avait cent vingt ans quand il mourut ; sa vue n’avait pas baissé, sa
vitalité ne l’avait pas quitté »).
Moïse quitte donc la terre en en pleine possession de ses moyens, désirant. Quelle
belle image de ce prophète qui meurt debout !

Au terme de cette méditation sur l’aide au mourir, j’aimerais conclure sur la
responsabilité que nous avons en tant que chrétiens d’aider à vivre. Aider celles et
ceux que nous côtoyons à trouver leur terre promise, les aider à être le plus
longtemps possible pleinement désirant… A garder le plus longtemps possible le
sens de leur existence et l’envie d’être vivants.

Et pour cela, alors que notre monde est à feu et à sang, que les bruits de guerre
nous assaillent, ne sommes-nous pas appelés à résister ?
Résister pour prendre soin de nos valeurs : la responsabilité et la liberté que nous
pouvons exercer en toutes circonstances et ce, jusqu’au bout.
Résister en prenant soin de l’autre : exprimer dans nos paroles et nos gestes la
délicatesse et la tendresse.
Résister en prenant soin de nos propres cœurs : veiller sur la confiance et
l’espérance que Dieu nous offre, pour aujourd’hui et jusqu’à l’heure de son dernier
baiser…



Amen.


