
Les protestants menacés d’insignifiance 
1 novembre 2015
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

Le dimanche de la Réformation se présente comme un dimanche de l’entre-soi pour
rappeler les grands principes sur lesquels nous fondons notre foi protestante et
réfléchir à notre destinée commune. Considérant la grande pitié qu’inspire l’état
actuel de nos Eglises, ce ne serait pas du luxe.
On ne saurait oublier cependant que les Réformateurs n’ont pas voulu créer une
Eglise de l’entre-soi. Ils ont voulu construire une Eglise depuis laquelle retentisse la
parole de Dieu pour tous les chrétiens et, par delà eux, pour quiconque est disposé à
l’entendre.
Aussi ma réflexion de ce matin s’adressera aux protestants, mais également je
l’espère aux chrétiens d’autres obédiences et bien sûr à quiconque s’interroge et se
trouve à l’écoute maintenant.

Qu’en 2015 nous traversions en Europe occidentale une période de mutations
profondes sur tous les plans est une évidence. Les chrétiens et les Eglises ne sont
pas épargnés par ces mutations. L’avenir à moyen terme est illisible et nous
sommes très fragilisés, au point que parfois, nous en arrivons à douter de nous-
mêmes.
Avons-nous encore une raison d’être ?
Existe-t-il seulement une singularité chrétienne ?
A ces questions vitales, l’apôtre Paul répond catégoriquement oui : « Ne vous
conformez pas au temps présent mais soyez transformés par le renouvellement de
votre intelligence ». Paul énonce ici un postulat. Il existe une singularité chrétienne
qui ne se trouve nulle part ailleurs et qui ne ressemble à aucune autre. Elle découle
de la foi. Il faut la conserver et la cultiver. En une époque d’incertitude généralisée,
elle est plus nécessaire que jamais.
En d’autres termes, l’apôtre dit : « Soyez d’abord vous-mêmes ! Ayez confiance dans
l’esprit qui vous anime et trouvez des solutions aux problèmes qui se posent à partir
de votre façon singulière de voir, la vôtre, non pas celles qui circulent en dehors de
vous. »

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2015-11-01/les-protestants-menaces-dinsignifiance


Il faut bien reconnaître qu’au naturel, nous ressemblons un peu à des éponges. Nous
nous imprégnons de l’esprit du moment et nous nous faisons manipuler à notre insu.
Je ne connais pas de milieu plus perméable aux modes diverses et variées que nos
Eglises. Nous consentons au relativisme généralisé des valeurs et de la vérité, nous
acquiesçons à la modernité compassionnelle, nous suivons les catégories en usage
et les idéologies en vigueur. A tel point que, vu de loin, plus rien ne nous distingue
d’associations philanthropiques, humanitaires ou politiques. Ce n’est pas en soi
déshonorant, mais le risque encouru est celui de la disparition dans l’insignifiance. Si
nous nous contentons de relayer la doxa commune sous un habillage de piété, à
quoi servons-nous ? Que devient la singularité chrétienne ?

L’apôtre Paul veut que nous apprenions à penser contre les vents dominants. La foi
nourrit une vision de l’homme marquée par l’espérance et non par la fatalité, par
l’être et non par le néant, par le salut et non par la perdition, par la vie et non par la
mort. Toutes choses qui sont aujourd’hui à contre-courant. Or ces choses-là sont
seules susceptibles de renouveler notre intelligence.

Je sais bien que le conformisme est plus facile et confortable ! Penser à contre-
courant demande du courage. C’est pourquoi Paul évoque un sacrifice vivant rendu
à Dieu, par lequel il est permis de comprendre le sacrifice du conformisme.

Cela posé, demandons-nous à quoi sert la singularité chrétienne. Il ne s’agit pas de
se distinguer pour se distinguer, par pure coquetterie, cela n’aurait aucun intérêt.
Il s’agit d’introduire de vraies nouveautés dans le monde. L’homme intérieurement
renouvelé participe à l’avènement de quelque chose de nouveau et de positif dans
le monde.

Nous sentons bien que nous parvenons au terme d’un cycle. Il faut offrir à nos
Eglises qui souffrent de dépérissement et à nos contemporains de vraies
nouveautés, sinon l’avenir sera très compromis. Un rebondissement est absolument
indispensable.
Seulement la nouveauté oui, mais pas n’importe laquelle et pas à n’importe quel
prix !

Nous devons offrir des nouveautés qui tiennent la route, qui soient enracinées dans
la singularité chrétienne, sinon ce seront des bulles de savon sans aucune durée.
Le scribe de Matthieu présente une parfaite illustration de la manière dont les



choses authentiquement neuves apparaissent. Nous devinons ce scribe penché sur
un rouleau de la Torah et n’ignorant rien de la Torah orale qui l’accompagne, c’est-à-
dire la collection des nombreux commentaires et débats suscités par le texte saint.
Le scribe tire de ce trésor ancien de nouvelles interprétations pour la compréhension
spirituelle de son présent et de celui des siens.

L’erreur la plus répandue consiste à répudier le passé sans précaution. La doxa de la
modernité affirme que la nouveauté ne se fait que par la négation du passé, voire sa
destruction, comme le voulait Mao Tse Toung.
Le scribe de Matthieu enseigne le contraire. On ne peut concevoir l’avènement de la
nouveauté qu’en retournant au point d’origine. Les Réformateurs ont renoué, à
travers les Ecritures saintes, avec un état ancien qui, au fil des siècles, s’était
dégradé de leur point de vue. Ce faisant et peut-être sans le vouloir, ils ont
accouché d’une Eglise nouvelle.

Nous devrions réévaluer notre approche de la tradition. Je suis conscient que le mot
tradition est mal perçu ; il résonne vieillot, conservateur réactionnaire. On oublie
pourtant qu’il signifie transmission. Les protestants s’imaginent volontiers qu’ils sont
affranchis de toute tradition, mais c’est faux. Depuis cinq siècles, ils en ont une et
cette tradition mérite mieux que d’être répudiée sans autre forme de procès. Mieux
encore, le simple fait de placer la Bible au centre du culte les connecte à la tradition
ancestrale qui précède la Réforme. Nous pourrions aussi, à la manière du scribe,
tenir compte librement des vastes commentaires et débats auxquels deux mille ans
de chrétienté ont donné lieu… Tel est le trésor commun de tous les scribes honnêtes
parmi les chrétiens, trésor dans lequel nous devons puiser, parce que c’est là que se
trouve le secret de la nouveauté.

Maintenant, pour que la singularité chrétienne fasse sentir ses effets bénéfiques,
pour qu’elle nous permette d’amorcer effectivement un nouveau cycle, il faut être
des gens fiables, qui inspirent confiance aux autres. L’apôtre Jacques met en garde
les docteurs et les prédicateurs sur la responsabilité qui est la leur, celle de la parole
publique. En fait, une telle responsabilité incombe à chacun selon la place et les
moyens qui sont les siens.

Force est de constater que la sphère religieuse a mauvaise presse aujourd’hui.
L’inflation des spiritualités donne le tournis, le prosélytisme suscite la méfiance, le
réveil des obscurantismes et du fanatisme fait peur. Comment s’y retrouver, à qui



faire confiance ?
C’est vrai qu’il y a de la fausse monnaie. Il y a des marchands d’illusion, des
propagandistes et des affairistes. Une publicité diffusée cette semaine pour un
spectacle chinois promet sans modestie « l’expérience du divin »…
Tout ne se vaut pas, loin de là, et le risque de perdre son temps est élevé.

En même temps existe l’attente très forte chez nos contemporains d’un ancrage
authentique, capable de renouveler valablement leur vie.
Cette attente se traduit par ce qu’il est convenu d’appeler le malaise identitaire.
Tout se passe comme si nos sociétés européennes étaient entrées dans une grave
crise d’identité. Nous ne savons plus très bien qui nous sommes et qui sont les
autres. Beaucoup ont le sentiment de ne plus être reliés à rien, de flotter dans une
sorte d’apesanteur et de tenter de vivre dans une société devenue totalement
liquide et fluctuante (1). Ce malaise n’est pas seulement d’ordre culturel,
démographique ou ethnique. Ce malaise est au premier chef métaphysique. Il
traduit un vide de sens, un vide de Dieu et un besoin éperdu de retrouver le point
fixe de la transcendance.

La réponse spirituelle au malaise identitaire, nous la possédons : elle consiste dans
la singularité chrétienne. La réponse au malaise identitaire, c’est la parole de Dieu.
C’est elle qui donne à l’homme son identité en lui révélant qui il est et qui est Dieu.
C’est la parole de Dieu qui relie à l’Etre, qui rassemble ce qui est divisé et qui dote
l’humain d’un centre de gravité.
Encore faut-il que celles et ceux qui répercutent cette parole soient fiables. Sinon, il
en ira comme dans la parabole : si un aveugle guide un autre aveugle, ils tomberont
tous les deux dans le fossé…
Donc, frères et sœurs chrétiens, nous avons à être des gens de la tradition qui
guident leurs contemporains vers des points de repère sûrs. Et aussi des gens de la
nouveauté parce que nous croyons à l’avenir.

Par-dessus tout, nous devons incarner ce que nous offrons. Seul celui qui a parcouru
pour lui-même le chemin peut y guider les autres.
C’est bien ce que Jean Calvin a voulu dire lorsque, dans la toute première phrase de
l’Institution Chrétienne, il écrit :
« Toute la somme de notre sagesse, est située en deux parties : c’est qu’en
connaissant Dieu, chacun de nous aussi se connaisse. »



(1) Cf. « Qu’est-ce qui nous unit » par Roger-Pol Droit, 2015


