La religion est-elle une affaire qui rapporte ?

12 janvier 2014
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
Vincent Schmid

En Samarie, terre classique d’hérésie dans la Bible, vivait une population
cosmopolite en partie paienne. Philippe, parti I'évangéliser, rencontre un
personnage haut en couleurs, Simon le Mage. On ignore le niveau de fiabilité
historique de I'épisode. Mais on peut affirmer au moins que c’est I’écho des premiers
contacts de la jeune foi chrétienne avec des formes de religion populaire trés
différentes du judaisme de I'époque.

Simon le Mage est resté dans les annales pour avoir donné son nom a la simonie,
une pratique vénale consistant a monnayer les gestes ecclésiastiques, imposition
des mains, baptéme, etc. Qui pouvait étre en réalité ce Simon ? A I'époque, des
mystiques divers et variés parcourent I'Orient en promettant les performances
surnaturelles les plus étonnantes. Experts en prodiges, ils s'affrontent sur les places
publiques, dans de grands tournois ou triomphent les faiseurs d’illusions.

Simon le Mage se présentait comme un prétre venu de la lointaine Perse et se faisait
appeler « La puissance de Dieu, la grande ». Moitié prédicateur de rue, moitié
prestidigitateur, il pourrait avoir bénéficié de I'art tres développé des célebres
illusionnistes d’Alexandrie. Naturellement, les juifs de Jérusalem, qui défendaient la
droite ligne de la Torah, haissaient les personnages comme Simon et ne perdaient
aucune occasion de les attaguer. Les Romains en revanche les toléraient.

Le récit souligne que bien des gens de Samarie s’étaient attachés a Simon. On
I’aimait bien. Qu’attendaient exactement les villageois qui se pressaient devant son
estrade ? Qu’espéraient-ils de lui ? La méme chose sans doute que ceux qui
aujourd’hui encore consultent des astrologues, voyants et autres mages. lIs
attendaient la promesse d’'une amélioration de la vie quotidienne, un peu plus
d’argent, une santé meilleure, 'amour, I’harmonie domestique, la consolation, une
récolte plus abondante et des averses mieux réparties sur la terre des collines. Un
peu de réve aussi, pourguoi pas, chacun a droit sa part de réve ! Simon intercédait
pour les soumis de ce monde aupres des puissances énigmatiques qui pesent sur les


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-01-12/la-religion-est-elle-une-affaire-qui-rapporte

destinées. Il oeuvrait au réconfort moral d’'une population dont I'existence était
difficile, avec un certain succes.

Evidemment, pour étre crédible, il devait épater les foules. Il recourait pour cela aux
prodiges et a la surenchére prophétique. Simon apparait donc comme quelqu’un qui
répond aux besoins religieux des gens et qui en fait un métier. C'est en effet un
besoin tres répandu que celui d’'étre guidé, de pouvoir s’appuyer sur des certitudes,
de s’en remettre a une autorité morale et spirituelle extérieure. Il y a la un marché
inépuisable. Ce qui ne veut pas dire que Simon fut un escroc. Il devait y avoir chez
lui une forme de sincérité. Il devait croire aux forces invisibles. Il devait croire a
I'inspiration.

C’est certainement avec sincérité qu'il se convertit a la prédication de Philippe, c’est
avec sincérité qu'il demande a recevoir le baptéme et qu’il se montre un néophyte
motivé. Il devint croyant lui aussi et apres s’étre fait baptiser, il ne quittait plus
Philippe. Mais il se convertit pour de mauvaises raisons. Dans ces mauvaises raisons
réside I’enseignement principal de ce passage des Actes. Ces mauvaises raisons
apparaissent lorsque Simon offre de I’'argent en échange du secret qu'’il attribue aux
apétres. Il dévoile une facette de sa personnalité qui n’a pas disparu avec sa
conversion, celle d’'un magicien qui croit qu’il y a un secret et qu’il faut payer poury
étre initié. Il se comporte comme s'il faisait un stage de perfectionnement aupres de
Philippe.

Il semble que I'auteur des Actes veuille ici dissiper un triple malentendu au sujet de
I’'Eglise, de la foi et de I'Esprit. Ces malentendus se dégagent de I'attitude méme de
Simon le Mage.

Malentendu a propos de I'Eglise d’abord. L’'Eglise est-elle une société initiatique? Se
construit-elle sur la séparation entre les détenteurs d’un secret (une caste a laquelle
Simon a I'ambition d’appartenir) et les simples croyants de base?

Au commencement les choses n’ont pas du étre si claires que ca. Le prestige des
apoétres historiques, qui avaient cétoyé Jésus de son vivant, était immense dans le
réseau des communautés primitives. lls pouvaient a bon droit se présenter comme
détenant leur autorité du Maitre lui-méme. Souvenez-vous des difficultés de Paul a
se faire reconnaitre par ce petit club trées fermé ! Car Paul n'a jamais fréquenté le
Jésus de I'histoire, il surgit de nulle part en quelque sorte.



De la a penser que les apbtres possédaient des connaissances qu'ils gardaient pour
eux-mémes, il n'y a qu'un pas. Un vrai secret est une connaissance que |'on cache
aux autres. Ce qui confere un pouvoir latent. Celui qui détient le secret devient un
intermédiaire obligé par qui il faut passer, par exemple pour accéder a Dieu. Les
chrétiens ont mis du temps a sortir de cette mentalité.

Aujourd’hui encore, combien pensent qu’on ne leur a pas tout dit ? Que ce que Jésus
confiait en privé a une poignée de disciples n'a pas été divulgué volontairement ?
Qu'il existe un enseignement secret, un Christ ésotérique, réservé a quelques élus
triés sur le volet ? Vous connaissez le succes de ce theme, les rayons des librairies
en sont pleins.

Quant aux querelles a propos de la succession apostolique, elles ne sont toujours
pas résolues a I’heure ou nous parlons !

Deuxieme malentendu a propos de la foi. La foi me confere-t-elle le pouvoir de
sauver les autres, de sauver leur ame? J'ai dit que Simon oeuvrait au réconfort moral
des habitants de la contrée. Il veut se perfectionner pour ceuvrer de facon plus
efficace. N'est-ce pas une attitude honorable, altruiste finalement ? Demandons-
nous ce qui se cache derriere cette envie généreuse de sauver les autres. Peut-étre
le désir moins admirable de se faire un nom, de prendre de I'ascendant sur autrui,
d'étre aimé ou admiré en retour. Peut-étre ce que les psychologues nomment le
fantasme de la toute-puissance, qui consiste a penser que la foi rend plus
gu'humain, qu'elle nous dote de pouvoirs spéciaux, gu'elle permet de s’élever au
dessus de l'incarnation commune.

Tres franchement, s'il était avéré que la foi faisait de nous des sauveurs, cela se
saurait et les Eglises devraient refuser du monde ! En fait, c’est le contraire.
Impossible de prendre au pied de la lettre des affirmations de Jésus telles que la foi
déplace les montagnes, guérit les malades, chasse les démons ou ressuscite les
morts... Il faut réinterpréter ces paroles a la lumiere de I’expérience concrete.

Ma foi est faite autant de vide que de plein, de doute que de certitude, d'absence
que de présence, de fragilité que de force. Le vide, le doute et la fragilité se
manifestent lorsque, face a I’'enfant mourant, nous réalisons que nous ne pouvons
pas faire de miracle. Aux drames de ce monde, nous n’avons la plupart du temps
gue notre espérance a opposer, la certitude et la force de I'espérance.



Suivre Jésus sérieusement, c’est se préparer a faire a un moment ou a un autre
I’expérience de I'échec, comme lui-méme a di le faire sur sa croix. Le deuil de la
toute-puissance accompagne une vie de foi, c’est ce qu’on appelle I’humilité.

Malentendu enfin a propos du Saint Esprit. Pourquoi, méme s’ils I’avaient voulu, les
apoétres ne peuvent pas répondre a I'offre de Simon ? Parce que le Saint Esprit ne
leur appartient pas. L'Esprit n'est pas leur propriété privée. Il n’est pas a vendre.
Nous ne possédons pas Dieu, il ne peut faire I’'objet d’'un commerce. Par définition la
Transcendance échappe a I’'homme, sinon elle ne serait plus la

Transcendance. Ni le prophete, ni I'inspiré, ni le saint n’en détiennent la moindre
parcelle. Tout au plus sont-ils gratifiés, de facon tres fugace, d’'une visitation
inexplicable. Dieu est un visiteur, qui va et vient, qu’on ne retient jamais. S’il y a un
secret, c’est bien celui-la. Ce n’'est pas notre secret ou le secret de quelques-uns,
c’'est Son secret et personne n'y a acces.

Ma foi ne me rend propriétaire de rien ni de I'Esprit, ni de la vérité, ni de Dieu, ni de
la priere, ni de la Bible. La grace est ce qui est gratuitement donné dans le désert de
notre pauvreté essentielle, comme la manne au désert du Sinai. Lorsque nous
prions, nous n’avons que nos mains vides. L'Eglise est le simple témoin collectif de
la manne donnée au monde - et c’est déja beaucoup.

Mon récit se clét sur la déception de Simon qui, apres s’étre fait copieusement
tancer par les ap6étres, quitte la scene sur une ultime précaution: Priez vous-mémes
le Seigneur pour moi, afin qu’il ne m’arrive rien de ce que vous dites...

L’histoire ne dit pas si apres ces évenements le Mage retourna a ses activités
indépendantes ou s’il sS"Tamenda. Une chose est slre, il ne pouvait parvenir a une foi
cohérente qu’aprés avoir assumé sa déception. Il devait comprendre que la foi n'est
pas obligatoirement une réponse a nos attentes spontanées. Il est des attentes
auxquelles la Parole ne répond pas directement. En revanche, la Parole offre ce a
quoi nous ne nous attendons pas, le salut et la paix de Dieu.

Amen.



