
La religion est-elle une affaire qui rapporte ? 
12 janvier 2014
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

En Samarie, terre classique d’hérésie dans la Bible, vivait une population
cosmopolite en partie païenne. Philippe, parti l’évangéliser, rencontre un
personnage haut en couleurs, Simon le Mage. On ignore le niveau de fiabilité
historique de l’épisode. Mais on peut affirmer au moins que c’est l’écho des premiers
contacts de la jeune foi chrétienne avec des formes de religion populaire très
différentes du judaïsme de l’époque.

Simon le Mage est resté dans les annales pour avoir donné son nom à la simonie,
une pratique vénale consistant à monnayer les gestes ecclésiastiques, imposition
des mains, baptême, etc. Qui pouvait être en réalité ce Simon ? A l’époque, des
mystiques divers et variés parcourent l’Orient en promettant les performances
surnaturelles les plus étonnantes. Experts en prodiges, ils s’affrontent sur les places
publiques, dans de grands tournois où triomphent les faiseurs d’illusions.

Simon le Mage se présentait comme un prêtre venu de la lointaine Perse et se faisait
appeler « La puissance de Dieu, la grande ». Moitié prédicateur de rue, moitié
prestidigitateur, il pourrait avoir bénéficié de l’art très développé des célèbres
illusionnistes d’Alexandrie. Naturellement, les juifs de Jérusalem, qui défendaient la
droite ligne de la Torah, haïssaient les personnages comme Simon et ne perdaient
aucune occasion de les attaquer. Les Romains en revanche les toléraient.

Le récit souligne que bien des gens de Samarie s’étaient attachés à Simon. On
l’aimait bien. Qu’attendaient exactement les villageois qui se pressaient devant son
estrade ? Qu’espéraient-ils de lui ? La même chose sans doute que ceux qui
aujourd’hui encore consultent des astrologues, voyants et autres mages. Ils
attendaient la promesse d’une amélioration de la vie quotidienne, un peu plus
d’argent, une santé meilleure, l’amour, l’harmonie domestique, la consolation, une
récolte plus abondante et des averses mieux réparties sur la terre des collines. Un
peu de rêve aussi, pourquoi pas, chacun a droit sa part de rêve ! Simon intercédait
pour les soumis de ce monde auprès des puissances énigmatiques qui pèsent sur les

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-01-12/la-religion-est-elle-une-affaire-qui-rapporte


destinées. Il oeuvrait au réconfort moral d’une population dont l’existence était
difficile, avec un certain succès.

Evidemment, pour être crédible, il devait épater les foules. Il recourait pour cela aux
prodiges et à la surenchère prophétique. Simon apparaît donc comme quelqu’un qui
répond aux besoins religieux des gens et qui en fait un métier. C’est en effet un
besoin très répandu que celui d’être guidé, de pouvoir s’appuyer sur des certitudes,
de s’en remettre à une autorité morale et spirituelle extérieure. Il y a là un marché
inépuisable. Ce qui ne veut pas dire que Simon fut un escroc. Il devait y avoir chez
lui une forme de sincérité. Il devait croire aux forces invisibles. Il devait croire à
l’inspiration.

C’est certainement avec sincérité qu’il se convertit à la prédication de Philippe, c’est
avec sincérité qu’il demande à recevoir le baptême et qu’il se montre un néophyte
motivé. Il devint croyant lui aussi et après s’être fait baptiser, il ne quittait plus
Philippe. Mais il se convertit pour de mauvaises raisons. Dans ces mauvaises raisons
réside l’enseignement principal de ce passage des Actes. Ces mauvaises raisons
apparaissent lorsque Simon offre de l’argent en échange du secret qu’il attribue aux
apôtres. Il dévoile une facette de sa personnalité qui n’a pas disparu avec sa
conversion, celle d’un magicien qui croit qu’il y a un secret et qu’il faut payer pour y
être initié. Il se comporte comme s’il faisait un stage de perfectionnement auprès de
Philippe.

Il semble que l’auteur des Actes veuille ici dissiper un triple malentendu au sujet de
l’Eglise, de la foi et de l’Esprit. Ces malentendus se dégagent de l’attitude même de
Simon le Mage.

Malentendu à propos de l’Eglise d’abord. L’Eglise est-elle une société initiatique? Se
construit-elle sur la séparation entre les détenteurs d’un secret (une caste à laquelle
Simon a l’ambition d’appartenir) et les simples croyants de base?

Au commencement les choses n’ont pas dû être si claires que ça. Le prestige des
apôtres historiques, qui avaient côtoyé Jésus de son vivant, était immense dans le
réseau des communautés primitives. Ils pouvaient à bon droit se présenter comme
détenant leur autorité du Maître lui-même. Souvenez-vous des difficultés de Paul à
se faire reconnaître par ce petit club très fermé ! Car Paul n’a jamais fréquenté le
Jésus de l’histoire, il surgit de nulle part en quelque sorte.



De là à penser que les apôtres possédaient des connaissances qu'ils gardaient pour
eux-mêmes, il n'y a qu'un pas. Un vrai secret est une connaissance que l'on cache
aux autres. Ce qui confère un pouvoir latent. Celui qui détient le secret devient un
intermédiaire obligé par qui il faut passer, par exemple pour accéder à Dieu. Les
chrétiens ont mis du temps à sortir de cette mentalité.

Aujourd’hui encore, combien pensent qu’on ne leur a pas tout dit ? Que ce que Jésus
confiait en privé à une poignée de disciples n’a pas été divulgué volontairement ?
Qu’il existe un enseignement secret, un Christ ésotérique, réservé à quelques élus
triés sur le volet ? Vous connaissez le succès de ce thème, les rayons des librairies
en sont pleins.
Quant aux querelles à propos de la succession apostolique, elles ne sont toujours
pas résolues à l’heure ou nous parlons !

Deuxième malentendu à propos de la foi. La foi me confère-t-elle le pouvoir de
sauver les autres, de sauver leur âme? J’ai dit que Simon oeuvrait au réconfort moral
des habitants de la contrée. Il veut se perfectionner pour œuvrer de façon plus
efficace. N’est-ce pas une attitude honorable, altruiste finalement ? Demandons-
nous ce qui se cache derrière cette envie généreuse de sauver les autres. Peut-être
le désir moins admirable de se faire un nom, de prendre de l’ascendant sur autrui,
d'être aimé ou admiré en retour. Peut-être ce que les psychologues nomment le
fantasme de la toute-puissance, qui consiste à penser que la foi rend plus
qu'humain, qu'elle nous dote de pouvoirs spéciaux, qu'elle permet de s’élever au
dessus de l'incarnation commune.

Très franchement, s’il était avéré que la foi faisait de nous des sauveurs, cela se
saurait et les Eglises devraient refuser du monde ! En fait, c’est le contraire.
Impossible de prendre au pied de la lettre des affirmations de Jésus telles que la foi
déplace les montagnes, guérit les malades, chasse les démons ou ressuscite les
morts... Il faut réinterpréter ces paroles à la lumière de l’expérience concrète.

Ma foi est faite autant de vide que de plein, de doute que de certitude, d'absence
que de présence, de fragilité que de force. Le vide, le doute et la fragilité se
manifestent lorsque, face à l’enfant mourant, nous réalisons que nous ne pouvons
pas faire de miracle. Aux drames de ce monde, nous n’avons la plupart du temps
que notre espérance à opposer, la certitude et la force de l’espérance.



Suivre Jésus sérieusement, c’est se préparer à faire à un moment ou à un autre
l’expérience de l’échec, comme lui-même a dû le faire sur sa croix. Le deuil de la
toute-puissance accompagne une vie de foi, c’est ce qu’on appelle l’humilité.

Malentendu enfin à propos du Saint Esprit. Pourquoi, même s’ils l’avaient voulu, les
apôtres ne peuvent pas répondre à l’offre de Simon ? Parce que le Saint Esprit ne
leur appartient pas. L’Esprit n’est pas leur propriété privée. Il n’est pas à vendre.
Nous ne possédons pas Dieu, il ne peut faire l’objet d’un commerce. Par définition la
Transcendance échappe à l’homme, sinon elle ne serait plus la

Transcendance. Ni le prophète, ni l’inspiré, ni le saint n’en détiennent la moindre
parcelle. Tout au plus sont-ils gratifiés, de façon très fugace, d’une visitation
inexplicable. Dieu est un visiteur, qui va et vient, qu’on ne retient jamais. S’il y a un
secret, c’est bien celui-là. Ce n’est pas notre secret ou le secret de quelques-uns,
c’est Son secret et personne n’y a accès.

Ma foi ne me rend propriétaire de rien ni de l’Esprit, ni de la vérité, ni de Dieu, ni de
la prière, ni de la Bible. La grâce est ce qui est gratuitement donné dans le désert de
notre pauvreté essentielle, comme la manne au désert du Sinaï. Lorsque nous
prions, nous n’avons que nos mains vides. L’Eglise est le simple témoin collectif de
la manne donnée au monde – et c’est déjà beaucoup.

Mon récit se clôt sur la déception de Simon qui, après s’être fait copieusement
tancer par les apôtres, quitte la scène sur une ultime précaution: Priez vous-mêmes
le Seigneur pour moi, afin qu’il ne m’arrive rien de ce que vous dites...
L’histoire ne dit pas si après ces évènements le Mage retourna à ses activités
indépendantes ou s’il s’amenda. Une chose est sûre, il ne pouvait parvenir à une foi
cohérente qu’après avoir assumé sa déception. Il devait comprendre que la foi n’est
pas obligatoirement une réponse à nos attentes spontanées. Il est des attentes
auxquelles la Parole ne répond pas directement. En revanche, la Parole offre ce à
quoi nous ne nous attendons pas, le salut et la paix de Dieu.

Amen.


