
Chaque année Noël rappelle le renouvellement de
la vie 
25 décembre 2014
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

« Il sera un signe de contradiction … »

Cette prophétie du vieux Syméon est étrange. Elle ne cadre pas avec l’ambiance de
Noël. Depuis longtemps, c’est devenu la fête la plus unanimiste qui soit, une sorte
d’anniversaire religieux, très théorique d’ailleurs, puisque nul ne sait à quelle date
exacte Jésus est né.

A Noël, on laisse de côté les problèmes qui nous tracassent. Le monde comme il va
n’est-il pas suffisamment préoccupant pour qu’on ait le droit de l’oublier le temps
d’une fête qui s’efforcera d’être gentille, pacifique, pleine de bonnes intentions ? La
contradiction n’y a pas sa place. Contredire la fête, c’est la gâcher à coup sûr.

Pourtant, l’évangéliste Luc est formel. Le salut de Dieu, qui se manifeste par la
naissance d’un enfant, est un signe de contradiction. Demandons-nous à quoi cette
naissance apporte la contradiction.

Je vois plusieurs objets.

Observons d’abord combien les récits de la nativité sont un roman noir. Il est
question d’occupation brutale d’un pays par une armée impériale, de personnes
contraintes de se déplacer, d’un roi fou qui assassine les premiers nés, de fuite en
toute hâte…

Au cœur de ce sombre tableau, notre attention est concentrée sur la naissance d’un
tout petit. Quiconque a tenu dans ses bras un nouveau-né a ressenti ce miracle des
miracles, la venue au monde d’un être qui, il y a quelques instants, n’existait pas et
qui est là maintenant, respirant l’air que nous respirons, semblable à nous,
partageant notre condition humaine, nous éblouissant de sa présence irrécusable !

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-12-25/chaque-annee-noel-rappelle-le-renouvellement-de-la-vie
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-12-25/chaque-annee-noel-rappelle-le-renouvellement-de-la-vie


Notre monde est préoccupant parce qu’il est dur, cruel et angoissant. Il est fait de
contrastes violents entre les forces du bien et du mal, entre les pulsions de vie et de
mort. Le plus souvent, il semble que le négatif l’emporte.

Sommes-nous capables de changer de regard ? Sommes-nous disposés à discerner
le positif dans le négatif et de nous focaliser sur ce qui naît plutôt que sur ce qui
meurt ?

Ce n’est pas évident, parce qu’à force, on finit par se résigner. On finit par
intérioriser la négativité à laquelle nous sommes journellement confrontés.
C’est pourquoi, chaque année, Noël – qui en latin signifie naissance - rappelle le
renouvellement inlassable de la vie. Apprenons à faire confiance à l’énergie
créatrice par qui l’être se renouvelle toujours plutôt que nous laisser subjuguer par
le néant.

Cette naissance parle également de l’imprévisible de Dieu. Dieu agit, mais son
action surprend même ceux qui l’attendent. Imaginons un instant l’évangéliste Luc
en train d’écrire son récit. Luc fait partie de ces gens pieux qui, au début de notre
ère et dans cette région du monde, attendent la venue de l’Envoyé de Dieu.
Cependant, l’évènement ne correspond pas, en bien des aspects, à ce qui a été
prévu. Imprévisible était, pour lui comme pour les autres, la venue du Messie hors
de toute institution établie, en marge de la religion officielle de son époque.
Imprévisibles, les méfiances rencontrées. Imprévisible, sa mort sur une croix. Plus
imprévisibles encore, les phénomènes d’apparition rapportés par une poignée de
femmes et de disciples au matin de Pâques.

Il s’agit donc pour Luc de composer après coup une histoire cohérente.
Cela ne doit pas nous troubler. Qu’importe finalement ? Outre que c’est une belle
histoire, il faut y voir l’effort de l’écrivain pour essayer de traduire la souveraineté
divine qui se manifeste quand et comme elle le veut, et non quand et comme nous
le voudrions. Dieu déjoue les pronostics humains en n’obéissant pas aux règles
inventées par la religion.
En plus, Dieu ne manque pas d’humour. Une naissance sur la paille, c’est quand
même une naissance laïque au sens littéral du mot, une naissance populaire, au
cœur du monde le plus profane qui soit !

Le Christ n’a pas fondé de religion. Il fut au départ un laïc de province. Il s’est



adressé à chacun pour lui dire: « Ta vie va plus loin que tu ne crois. Elle n’est pas
seulement dans tes pensées, tes prévisions, tes projets. Ta vie est d’abord enracinée
dans un mystère qui te dépasse ». Et cela, tout homme, toute femme peut
l’entendre.

Notre esprit est une merveilleuse machine à expliquer, capable de bâtir des
explications pour presque tout. Mais c’est aussi une redoutable machine à réduire ce
que nous ne comprenons pas au déjà compris et ce que nous ne connaissons pas au
déjà connu.

Noël vient contredire cette machine à réduire. Dès lors, la somme de notre sagesse
ne devrait-elle pas consister à s’attendre à l’inattendu ?

Luc décrit la frayeur des bergers qui gardaient leurs troupeaux. Ils furent saisis
d’une grande frayeur. Qu’est-ce à dire ? Tout se passe comme si la frayeur les faisait
accéder à ce que le commun de mortels ignore encore. Car enfin, à part les bergers,
le tintamarre céleste ne semble pas avoir alerté beaucoup de gens, cette nuit-là !

Il y aurait donc deux aspects à la frayeur. Le premier est bien connu ; c’est la peur
qui paralyse, empêche de réfléchir et nous mine de l’intérieur. Elle peut être
personnelle ou collective. L’insécurité sociale grandissante, les mauvaises nouvelles
dont nous abreuvent quotidiennement les médias alimentent à l’envi cette peur-là.

Le second aspect est plus favorable ; c’est celui de l’aiguillon qui oblige à aller plus
loin. Une touche d’inquiétude ne s’oppose pas à la foi. Elle l’empêche de s’endormir
en l’incitant à ne pas se satisfaire d’elle-même.

L’inquiétude peut faire fonction de veille intérieure grâce à quoi nous parvenons à
discerner ce qui se prépare dans le mystère du présent. Les choses sont souvent
différentes de ce qu’elles paraissent. « Que ceux qui ont des oreilles pour entendre
entendent » est un leitmotiv de la prédication de Jésus. Puissions-nous transformer
notre inquiétude en ferment d’éveil ! Car Noël vient contredire la banalité de ce
monde. « Sous la profondeur est encore une autre profondeur » a dit Emerson.

Anticipons maintenant une seconde sur l’Epiphanie qui appartient au cycle de Noël.
Ce qui frappe est l’obstination de ces mages venus des confins de la terre. Sans
cette obstination, jamais ils n’auraient obtenu de réponse à leur question. La foi



demande de la ténacité. Il ne suffit pas de soupirer: « J’aimerais bien avoir la foi… »
Il faut « vouloir croire ». La foi est une décision à laquelle il faut se tenir.

Mais nous sommes piégés par nos habitudes de consommateurs. Nous consommons
de la religion comme n’importe quel autre produit. Nous en attendons des états
d’âme excitants ou agréables. Si ça ne marche pas, nous n’achetons plus.

Ce n’est pas cela la foi. La foi a pour point de départ la décision personnelle de tenir
le cap sur l’essentiel, quoi qu’il arrive. Cherchez et vous trouverez…

Voici enfin la dernière contradiction. Dieu utilise les vents contraires pour naviguer.
Toute cette histoire est un paradoxe absolu. Elle commence avec un nouveau-né et
se clôt sur un tombeau vide.

C’est de la folie, s’exclame l’apôtre Paul. Oui, c’est une contradiction au bon sens le
plus élémentaire. Il ne faut pas toujours se fier aux apparences. Ce qui est fort trahit
sa faiblesse et ce qui est faible peut se révèler d’une force étonnante…
Mais finalement, n’est-ce pas là une leçon majeure de la vie ?

Puissions-nous la mettre en pratique pour être chacune et chacun, dans ce monde si
compliqué, des chrétiens de l’éveil et de la bénédiction !

Amen.


