Que veut dire aimer Dieu de toute sa pensée ?

7 juin 2015
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
Vincent Schmid

Penchons-nous sur un passage de |I’évangile de Marc aussi sympathique que rare.
Sympathique, parce qu’il s'agit d’'un échange amical entre Jésus et un savant versé
dans les Ecritures saintes. Rare, parce que nous sommes plutdt habitués a percevoir
Jésus a travers le prisme des polémiques entre la synagogue et les premiers
chrétiens, dont le Nouveau Testament se fait I'écho. Méme si les différences entre
juifs et chrétiens demeurent, nous n'avons plus aucune raison aujourd’hui
d’endosser ces querelles anciennes et datées, surtout qu’elles nous masquent la
profondeur a laquelle Jésus s’enracinait dans sa propre tradition.

Quel est le plus important des commandements ?

C'est une question classique de I'enseignement rabbinique. Peut-on résumer la Loi
de Moise en une formule ? On cite volontiers le mot de Hillel I'’Ancien, un maitre qui
vécut a I’époque de Jésus. Un jour, un gentil (un non juif) vint demander a Hillel de
lui apprendre la Loi dans son entiereté. Hillel lui déclara : « Ne fais pas aux autres ce
que tu ne voudrais pas qu’on te fasse. C’est toute la Torah, le reste n’est que
commentaire. Maintenant va et étudie. »

Pour sa part, Jésus répond par des citations extraites du livre du Deutéronome, en
particulier celle-ci : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton coeur, de toute ta
force, de toute ton ame, de toute ta pensée... »

Il est instructif de se référer au texte original lorsque celui-ci est cité dans le
Nouveau Testament. En comparant avec Deutéronome 6, nous constatons que Jésus
ajoute une glose de son cru : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de toute ta pensée »
ou de toute ton intelligence, traduction a choix. Cela sous-entend-il que sa propre
tradition aurait oublié la pensée et qu’il la rajoute ? En aucun cas ! Jésus insiste
plutot sur un élément présent depuis toujours. La pensée est un des modes de
relation de ’'homme avec Dieu. Jésus vise ces non-juifs qui s’adressaient a lui
comme a Hillel. Il dit a leur intention ce qui va sans dire, mais qui va mieux en le
disant. Et le scribe approuve.


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2015-06-07/que-veut-dire-aimer-dieu-de-toute-sa-pensee

Ma question sera simple : qu’'est-ce que cela signifie, aimer Dieu de toute sa pensée
? Je vois trois orientations aussi évidentes que concretes.

La premiere concerne la transmission de la foi. La foi n’est pas une science que |'on
pourrait enseigner comme l'arithmétique, mais elle demande quand méme quelques
connaissances, a commencer par celle de la Bible. De méme, I'expression de notre
foi suppose un minimum d’ordre et de méthode si I'on veut étre crédible et compris.
Il'y a forcément de la pensée dans la foi.

Un grave probleme actuel consiste dans ce qu’un auteur a appelé la sainte
ignorance. L'analphabétisme religieux se répand de plus en plus, on le constate tous
les jours et pas seulement parmi les jeunes. La perte de repéres est évidente. Or,
aimer Dieu, c'est poser et transmettre des reperes pour les générations futures...

En second lieu, aimer Dieu de toute sa pensée, c’est prendre du recul par rapport
aux émotions collectives et aux formules toutes faites. Pour quelqu’un qui choisit de
devenir chrétien, la grande affaire s’énonce ainsi :

- Vais-je me satisfaire du confort d’étre entre soi et me contenter de la chaleur du
groupe ou vais-je essayer d’aller un peu plus loin ?

- Vais-je adopter un credo tout fait, adhérer a une pensée unique et tenir un discours
conforme ou apprendre a penser par moi-méme ?

- Le but n’est-il pas de marcher avec mon Dieu personnel pour qu’il m’aide a trouver
ma voie ?

Pourquoi donne-t-on un nom au moment du baptéme ? Parce que Dieu s’adresse a
ce qu'il y a d’'unique dans une personne. La foi de Matthieu, Marc, Luc ou Jean, ce
n'est pas la foi en général, c’est la foi pensée par Matthieu, par Marc, par Luc ou par
Jean.

Troisieme orientation, aimer Dieu de toute sa pensée, c’est sortir de soi pour
communiquer avec les autres. Cet aspect est abordé par I'ap6tre Paul a propos de
ce qu'il appelle le parler en langues. Il s’agit d’'une manifestation mystique dont il ne
conteste pas la réalité, mais il trouve que son principal défaut est son hermétisme.
On n'y comprend rien. A quoi sert une révélation privée si je suis incapable
d’expliquer le contenu ?

Pour Paul, I'intelligence est ce qui rend intelligible, donc ce qui établit un lien de
compréhension entre moi et les autres. L’'enthousiasme spirituel ne doit pas faire
oublier I’exercice de la pensée.

La foi, c'est de la communication et du dialogue. Avec nos freres et sceurs chrétiens,



certes, mais aussi avec nos contemporains quels qu'ils soient. Avec la société civile,
avec les sciences, avec la culture. La foi n'a rien a craindre du monde profane. Ce
serait plutbt le contraire ; il n"est rien de pire qu’une foi craintive et recroquevillée
sur elle-méme. Elle risque alors de basculer dans l'insignifiance, soit parce gu’elle
n'est plus comprise, soit parce gu’elle n’a plus rien a dire. Dans les deux cas, il y a
déficit de pensée de notre part. Nous ne servons pas Dieu comme il nous est
demandé.

Maintenant, une orientation supplémentaire de I'amour de Dieu par la pensée,
moins évidente que les trois précédentes, est suggérée par le récit lui-méme. Vous
avez entendu le scribe commenter la réponse de Jésus : ce que tu dis vaut plus que
toutes les offrandes et les sacrifices. Jésus trouve cette remarque pleine
d’intelligence.

La pensée aurait donc quelque chose a voir avec le fait de distinguer le fond de la
forme, I'essentiel de I'accessoire, I'esprit de la lettre.

Il se pourrait bien que ce soit une recommandation de lecture. Aimer Dieu de toute
sa pensée, c'est lire I’Ecriture sainte avec son intelligence aussi.

Car Dieu n’a pas prononcé chague mot, chaque expression, chaque phrase de la
Bible. Elle n’a pas été écrite sous sa dictée, il ne I'a pas fait descendre du ciel verset
apres verset. La parole incréée est un mythe et une impossibilité ici-bas.

Pourtant, c’est a partir de ce vaste recueil d’écrits humains que la parole de Dieu
peut advenir.

Comment ?

Le philosophe Emmanuel Lévinas a une superbe formule : la lettre est « I'aile repliée
de I'Esprit ». Le travail de la pensée sur la Bible contribue a déployer les ailes de la
lettre, afin qu’elles nous frolent et nous inspirent des perspectives sur nous-mémes.

Au détour de I'un de ses innombrables sermons, Calvin se laisse aller a une
affirmation surprenante: « La Bible est une chose morte, sans aucune vigueur ». Ce
n'est ni un lapsus, ni un dérapage. Le réformateur considere que, matériellement, la
Bible est un livre parmi d’autres, sans plus. Elle ne devient Parole de Dieu que sous
I’action du Saint-Esprit.

Au cours du culte, nous pronongons toujours une priere d’illumination au moment
des lectures. Nous demandons a Dieu de nous guider afin que ¢a nous parle. Il arrive



souvent que des paroissiens me disent a la sortie du culte : « Ah, vous avez parlé
pour moi ce matin... » Mais ce n’est pas moi seulement, c’est un Autre qui nous a
reliés, un Autre que nous appelons I'Esprit.

J’en déduis que le Saint-Esprit, ce n’est pas de I'excitation nerveuse mais de la
pensée. Notre pensée est rendue amoureuse de Dieu et du coup capable de
déployer les ailes de la lettre pour soi et pour autrui.

La Parole de Dieu ne vient pas de facon passive. Elle exige un investissement total
de nos forces mentales et intellectuelles. Imaginez que nous ne préparions plus nos
cultes, par exemple. Que nous laissions libre cours a la seule spontanéité, au
happening, a I'improvisation permanente... Ce serait dramatique. Le Saint-Esprit
n’est pas un kit de secours pour les paresseux.

L'échange entre Jésus et le scribe se conclut par : « Tu n’es pas loin du Royaume de
Dieu ». On termine par un hommage magnifique de Jésus a l'intelligence humaine
tendue vers Dieu.

En méme temps, c’est une limite. Aimer Dieu de toute sa pensée ne signifie pas
gu’on puisse espérer le comprendre. Dieu est par définition incompréhensible. Notre
pensée ne nous fera jamais entrer dans ses secrets. Elle ne nous rendra jamais
semblable a Lui.

Elle nous prépare seulement a recevoir le Royaume qui s’approche en Jésus Christ.



