
Les démons, les dieux et moi 
3 mai 2015
Cathédrale Saint-Pierre, Genève
Vincent Schmid

J’ai découvert en feuilletant un dictionnaire que le nom donné à une variété de
grippe très virulente, l’influenza, signifie littéralement « influencé par le démon ».
Étonnant, n’est-ce pas ?
Le Nouveau Testament a été écrit dans un langage que les gens puissent
comprendre. L’évangéliste Luc emprunte les images populaires de son époque pour
exprimer quelque chose d’important sur la condition humaine. Il était banal, dans
l’Antiquité, d’attribuer la maladie aux démons ou aux esprits mauvais. De même que
la maladie s’oppose à la santé, le démon incarne tout ce qui, dans l’existence
humaine, se met en travers de la vie telle que Dieu la veut pour nous.
Nous comprendrons aujourd’hui nos démons comme les contraintes intérieures qui
pèsent sur nous : les pulsions, les passions, les addictions. Les contraintes externes
aussi, telles que l’asservissement économique, les déterminismes sociaux, les
oppressions diverses…
Devant ce que représente Jésus, les démons prennent peur et s’enfuient.
L’Évangile met en scène une révolte contre tout ce qui hante l’homme et le
maintient en esclavage. Le but de cette révolte est l’émergence d’un individu libre,
capable de choix éthique et de responsabilité. Cette révolte doit impérativement se
rejouer pour chaque génération, pour chaque vie singulière.

Luc affirme que le pouvoir exorciste de Jésus vient de Dieu. Jésus est donc connecté
à une source supérieure, et c’est ce qui pose un problème à ses adversaires, qui le
suspectent d’être un sorcier.
Si l’on y réfléchit, on constate que cette source relie directement Jésus à la grande
figure de Moïse.

En effet, c’est Moïse qui mène les Hébreux hors du pays d’Égypte. C’est Moïse qui
leur transmet la Loi commençant par ces mots : « Je suis l’Éternel ton Dieu qui t’ai
fait sortir de la maison de servitude. » C’est Moïse qui fait accéder son peuple à la
liberté.

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2015-05-03/les-demons-les-dieux-et-moi


L’Égypte symbolique et non historique de la Bible représente un système
économique asservissant, ne laissant aucune place à la singularité de chacun.
L’Égyptien lui-même était soumis à une économie extrêmement planifiée.
On peut en voir l’illustration sur les frises des personnages représentés dans les
fresques des temples et des tombeaux de la vallée de Rois, où ils sont distingués par
leur fonction et non par leurs visages singuliers. On reconnaît les marins, les
agriculteurs à leurs outils, mais ils se ressemblent tous. L’Égyptien sans visage,
esclave de son propre système, était incapable de tisser avec l’autre des relations
fondées sur la liberté. C’est pourquoi il avait projeté son aliénation sur les autres, en
soumettant les Hébreux à l’esclavage.

Une telle situation est très actuelle. L’homme moderne est numérisé, informatisé,
réduit à des rôles déterminés de l’extérieur, ou alors il est laissé de côté,
abandonné. Il a l’illusion d’être libre devant le champ quasi infini des possibles
offerts par la modernité. Mais être animé par ses passions pour réaliser tel ou tel
désir est une forme subtile d’asservissement que nous confondons avec la liberté…

En vérité, il n’est pas de liberté sans libération des contraintes internes et externes.
La liberté n’est pas une donnée première, elle est une conquête. On ne naît pas
libre, on le devient. C’est une vocation. On est appelé à la liberté qui est la condition
essentielle de la foi et de la relation avec Dieu.

Tel est le sens de ce passage de Luc. La vertu de la Parole de Dieu manifestée par
Jésus appelle au dépassement des contraintes qui nous enferment, de telle sorte
que nous découvrions notre identité profonde, ce « toi-même » déjà promis à
Abraham à qui Dieu dit : « Va vers toi-même ! ».
En effet, pour faire émerger mon vrai visage, pour découvrir qui je suis vraiment, il
faut que les démons soient expulsés et que je devienne libre. La liberté va avec la
santé spirituelle.

Relevons maintenant une note moins triomphaliste. Aux versets 24 à 26, Jésus
emploie une image domestique. La maison de ma vie a été balayée et rangée par le
souffle de Dieu. Pourtant ce n’est pas gagné ; elle n’est pas rangée et nettoyée une
fois pour toutes. Les démons expulsés peuvent revenir et sévir de façon pire encore.
Ma liberté est un combat de chaque jour. Ce n’est jamais une situation acquise. Les
esclavages tant internes qu’externes menacent constamment.
Comment comprendre cela ?



À nouveau, il s’agit d’une situation très actuelle. Vous avez remarqué à quel point,
depuis quelques années, le débat public s’est confessionnalisé. Les identités
religieuses sont omniprésentes, sous des formes souvent agressives. Les
revendications communautaires se multiplient et les tensions avec.

Le psychiatre Tobie Nathan, dans un essai récent, parle de la guerre des dieux. Il
remarque que même les guerres prennent de plus en plus la forme de guerres de
religion. Il va jusqu’à se demander si nous avons raison de penser que nous avons
tous le même dieu en dépit des différences de rites et de croyances. Croire que nous
avons un dieu commun même s’il est prié différemment ne résout rien, depuis le
temps qu’on le répète !
La seule chose certaine est qu’il existe des identités religieuses qui ne se
ressemblent pas et qui ont tendance à se combattre. Aujourd’hui, nos sociétés
européennes apparaissent piégées par le conflit des identités. Leur exacerbation est
un phénomène inquiétant pour l’avenir proche.

Attention, l’identité est nécessaire et légitime ! La découverte de qui je suis
vraiment devant Dieu est le sens de la sortie de mon Égypte intérieure et le but de
l’expulsion des démons. Si le sel perd saveur, avec quoi la lui rendra-t-on ? Il ne
s’agit ni de se diluer, ni de s’affadir.
Mais je ne dois pas perdre de vue que mon identité peut se transformer en démon
tourmenteur et la religion peut devenir une maison de servitude. Les démons
peuvent revêtir le masque de la folie des dieux. Si je me persuade que j’obéis à une
volonté qui me dépasse et que cela me donne un droit absolu sur les autres… Ou si
je crois que la vérité de Dieu telle que je la conçois me place au-dessus de la loi
commune des hommes. Plus je serai sincère dans ces convictions-là, plus je serai
dangereux.
De cette folie-là, qui nous délivrera ? J’ai parlé tout à l’heure de santé spirituelle. Il
arrive que la santé laisse place à la maladie. Nous sommes atteints de maladie
identitaire. En plus, la maladie est contagieuse d’une religion à l’autre.

Dès lors, la question se pose: comment entretenir la maison de ma vie pour rester
libre de la liberté que Dieu donne sans me transformer à mon tour en démon ?
Pour un chrétien, la réponse est évidente : par l’écoute de la parole de Dieu. Mais la
parole de Dieu réfléchie, celle qui fait appel au sens de la mesure, au discernement
et à la maîtrise de soi selon les termes apostoliques. Pour le dire autrement, la
réflexion et la raison.



Ma liberté et ma foi chèrement conquises doivent être entretenues en permanence
par la réflexion et la raison, faute de quoi mes croyances risquent de devenir une
nouvelle prison, une nouvelle aliénation. Alors, tel l’Égyptien sans visage de la Bible,
esclave de mon propre système identitaire, je projetterai mon aliénation sur les
autres.

Nous allons commémorer à la fin du moi de mai le 500ème anniversaire d’un
personnage hors norme de la Réforme, trop méconnu encore, Sébastien Castellion.
Castellion a été le seul à son époque à oser réfléchir aux questions qui nous
occupent ce matin et il en a payé le prix parce que ce faisant, il s’est mis toutes les
parties à dos. Il a dénoncé les ravages des identités meurtrières qui se donnaient
libre cours en ces temps troublés. De toutes ses forces, il a combattu les violences
commises au nom de la foi et de l’idéal chrétien. Il a parfaitement perçu comment
les démons, je le cite « tendent toujours les mêmes filets pour prendre les
consciences et jettent les semences des mêmes persécutions ». C’est pourquoi il a
plaidé inlassablement pour la tolérance réciproque, la liberté de conscience et le bon
usage de la raison.
Il nous a laissé un texte posthume qui porte un titre admirable : « De l’art de douter
et de croire, d’ignorer et de savoir ».

On ne saurait mieux dire que la vie spirituelle est un art de l’équilibre et un
maniement de l’entre-deux qui réclame du bon sens.
Dieu est au ciel et toi sur la terre.
Puissions-nous vivre de la liberté que Dieu donne, en harmonie avec notre prochain
aussi différent soit-il.

Amen.


