Le jugement dernier, une bonne nouvelle ?

23 novembre 2014
Temple de Troinex
Blaise Menu

«Un homme se présente au jugement dernier.

- Regardez, mon Dieu, j'ai observé votre Loi, je n'ai rien fait de malhonnéte
volontairement, sans doute quelques maladresses, mais rien de méchant ou
d'incorrect, voire d'impie. Seigneur, mes mains sont pures.

- Sans doute, sans doute, elles sont pures, lui répond Dieu. Mais elles sont vides."

d'apres Raoul Follereau, dans Trente fois le tour du monde (1961)

Inspirée d'un bon mot de Raoul Follereau, infatigable combattant de la Iépre a une
épogue ou I'on ne parlait pas d'Ebola ni de peste, ou si peu, cette petite histoire
souriante et grincante, avec ce zeste rétro des années 50-60 ou il arrivait encore
gu'on vouvoyat Dieu, cette histoire vient jeter une lumiere inattendue sur le texte
biblique proposé a la réflexion du jour - cette fameuse fresque du jugement dernier -
, car elle évoque la méme surprise, le méme effarement des concernés - nous y
reviendrons.

Mais guelle idée de parler du jugement dernier ! Si ce n'était le texte du jour, et si je
n'avais croisé quelques lectures inspirantes, je I'aurais volontiers laissé de c6té, car
en quoi ce theme est-il bonne nouvelle pour nous aujourd'hui ? Voila qui me laisse
perplexe...

Sans cesse, hous sommes jugés, évalués ou dévalués par nos performances
sociales, notre travail, nos relations. Pas étonnant qu'a moins de chercher la
revanche, le theme du jugement soit de moins en moins porteur, car si Dieu s'en
méle aussi, si méme la on est soumis au jugement, alors la vie a quelgue chose de
désespérant et d'absurde.

Pas étonnant non plus que I'évocation du jugement bibliqgue nous heurte, nous
cabre, nous agace - dans le meilleur des cas nous indiffere -, quelles que puissent
étre la justesse et la pertinence de la connaissance que Dieu aurait de nous. Trop


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-11-23/le-jugement-dernier-une-bonne-nouvelle

c'est trop, ca suffit.

Dans la compréhension "naturelle", spontanée de la justice, étre juste, c'est rendre a
chacun ce qui lui est d{, en faveur ou en défaveur, selon ce gu'il a fait ou pas. On
trouve aussi cette pensée développée dans la Bible. Ainsi, Dieu est a la fois juste et
aimant: il sauve les élus (diront certains) pour manifester son amour et condamne
les maudits (diront certains) pour manifester sa justice. Cela vous convient-il ? Moi
pas, et depuis longtemps déja. C'est peut-étre tres rassurant, voire tres biblique...
mais alors que je donne l'impression d'aller contre le texte biblique, comme si j'en
refusais le témoignage apre, il faut que je m'explique.

Une conception rétributive de la justice divine (finalement, juger et rendre selon ce
gui est di) répercute et consacre un état de fait, elle fige une image, elle satisfait a
un systeme, mais elle ne crée aucune valeur nouvelle. En ce sens, c'est une justice
plate, statique, sans perspective. Dieu se contenterait de punir les méchants et de
récompense les justes... c'est - a premiére vue - ce que le texte de Matthieu laisse
effectivement entendre.

Or, je crains, écrit le théologien Jacques Ellul, "que cela ne corresponde a notre
conception de la justice, et que nous ne cherchions que notre satisfaction pour que
ceux que nous tenons pour des affreux soient au moins punis dans l'autre monde"
[Ce que je crois, Grasset, 1987, p. 252], si la plus élémentaire justice sociale n'est
pas établie dans ce monde-ci.

En effet, Dieu est-il encore Dieu, qui se contenterait de créditer et débiter ses graces
a la grande distribution des prix ? En ce cas, Dieu n'a plus besoin d'étre Dieu: étre
comptable suffit.

Ce systeme et ce Dieu vous suffisent ? Bien ! Dans vos relations, vous donnerez
donc a chacun selon ses mérites: vous aimerez ceux qui vous aiment, vous
détesterez ceux qui vous détestent, vous serez surtout totalement indifférents a
ceux qui ne vous intéressent pas ou ne vous procurent rien. On agit souvent, voyez-
vous, comme le Dieu qu'on imagine... [inspiration: Louis Evely].

Or, ce Dieu fonctionnel et utilitaire ne me convainc pas et ne me console de rien -
pire: il me révolte, méme s'il devient terriblement creux et terriblement absent.

Non, la grace ne se calcule pas, elle est donnée et se recoit; Dieu ne traite ni ne juge



les étres humains selon leur mérite ; il les rencontre dans sa grace exigeante, car si
Dieu gracie ou punit selon nos mérites, le salut par la foi seule, par la grace seule
est une farce cosmique, et I'apo6tre Paul un fanfaron.

Alors, il faut choisir. Oser choisir. Et je constate que, dans les évangiles, Jésus n'est
pas venu chercher des justes et des saints ou des gens bien sous tous rapports,
mais durant son ministere, il a justement partagé son quotidien avec des pécheurs,
des gens mal considérés (par les autres comme par eux-mémes), des personnages
parfois douteux et peu aimables, et il était entouré de disciples qui ont eu souvent
de la peine a le comprendre ou a le suivre. Cela ne I'a pas empéché de dire une
parole qui incitait au changement et a la prise de conscience - ce qu'on appelle
parfois la conversion.

Quand Dieu vient a la rencontre de I'homme et de la femme, ce n'est pas en étant
doucereux et 'gentil-gentil’, c'est en aimant (ne pas confondre!), c'est dans une
grace accueillante et exigeante qui en appelle a leur responsabilité. Il se pourrait
donc alors que, pour Dieu, connaitre quelqu'un consiste a savoir que sa vérité ne
s'arréte pas aux apparences consenties, mais que cette vérité de chacun est inscrite
au plus intime de soi, que Dieu seul peut sonder... Pour Dieu, je crois, il n'y a pas de
vie completement ratée, ni de chagrin sans espoir.

Pour aller la, pour refuser les facilités de cette pastorale de la peur [cf. Jean
Delumeau] ou de l'intimidation auxquelles Jésus lui-méme semble céder dans ce
récit du jugement dernier, il faut s'affronter au texte, dans un dialogue difficile, non
sans reconnaitre qu'il y a davantage de pistes lancées que de réponses assurées,
guelgue chose d'une certitude incertaine, une grande précaution !

D'abord, les accents apocalyptiques du récit ne doivent pas nous troubler: ils disent
de maniere imagée que I'hnumain peut completement rater le sens de sa vie. Ca
arrive, hélas. On y entend aussi un appel a persévérer dans le choix du Christ, tout
en soulignant le sérieux et I'urgence de I'enjeu, de la foi et de ses conséquences
éthigues, dans ce processus de salut qui engage notre responsabilité. Les uns et les
autres, les attentifs comme les distraits, tous en appellent au Christ ("Seigneur,..."),
comme pour faire comprendre que la foi ne saurait étre déconnectée de la vie et se
dispenser d'avoir un impact concret: croire, c'est reconnaitre, et agir, et aimer - non
pas pour étre dans les bonnes graces du Seigneur, mais parce que c'est impératif: la
foi s'inscrit en discernement. Tout est donné, parce qu'il en est ainsi, parce que tout



est effectivement donné, parce que tout est aimé, notre réponse a ce don premier
de Dieu ne peut étre que notre présence et notre engagement, sans quoi nous
sommes juste inconsistants.

Souvent, pour ne pas aller jusque-la, comme pour s'en défier, on s'arréte aux images
du jugement dernier, a cause sans doute de ce caractere prophétique qui leur
confere quelque chose d'obsédant. Un peu vite - un peu trop vite a mon godt -, une
note de la TOB dit que, contrairement aux récits précédents, celui-ci n'est pas une
parabole, mais une description prophétique du jugement dernier: techniguement,
c'est juste ; symboliqguement et spirituellement, c'est discutable, parce
gu'aujourd'hui encore, nous aurions tendance a croire qu'il en sera ainsi, en
s'accrochant aux mots plutot qu'au sens des mots. Il est vrai que, depuis toujours,
ces images sont tenaces, impressionnantes, et qu'apres la Bible elle-méme (mais
dans ce genre littéraire tres particulier qu'est I'apocalyptique et qui connait un vif
succes a I'époque de Jésus), apres |'histoire de I'art en abondance (pensez
seulement aux ceuvres d'un Boesch ou d'un Michel-Ange), la littérature et le cinéma
se chargent d'entretenir un imaginaire efficace.

Si bibliquement il évoque des choses importantes, cet imaginaire, on le sait, fut un
imaginaire assassin, puisqu'une logique chrétienne dévoyée a voulu gqu'au nom de
Dieu, au nom de I'amour, au nom de la justice, au nom du bien et du vrai, on s'est
permis d'aller au coeur de l'ignominie, en blessant, torturant, tuant au nom du
Christ, avec des moyens qui n'avaient rien a envier aux représentations les plus
frémissantes de la damnation éternelle !

Et le bibliste Daniel Marguerat, parmi d'autres, s'interroge dans un livre récent sur
ce fait. Il écrit: "Comment se fait-il qu'une chrétienté qui se faisait fort de méditer les
Ecritures, une chrétienté dont la lecture persévérante des évangiles ne pouvait
manquer de méditer I'annonce du jugement dernier, [comment se fait-il que cette
chrétienté] ait pu sans vergogne déloger le Juge divin pour s'installer sur son tréne ?
Comment ce coup d'Etat religieux a-t-il pu se produire alors que ces mémes
évangiles dénoncaient la perversité d'une telle confiscation de la vérité ?" [Nous
irons tous au paradis, Albin Michel, 2012, p. 90]

La question est terrible. Et la réponse entrevue se donne dans un silence
assourdissant.

Fort heureusement, la trajectoire chrétienne ne s'épuise pas dans ces aberrations,



méme si leur mémoire, tellement lourde, ne doit pas étre oubliée, de peur qu'on ne
recommence, et certains le font, ignorants ou zélés. Nous pas, Dieu nous en
préserve.

Au bilan de I'histoire, il n'est pas étonnant que la tendance soit aujourd'hui
mollement indifférente, fortement réticente ou alors résolument optimiste, a I'image
de cette chanson qui a déja 40 ans, mais dont la rengaine reste populaire:

On ira tous au paradis (Polnareff, extrait)

Qu'on soit béni ou qu'on soit maudit, on ira
Tout' les bonn' sceurs et tous les voleurs
Tout' les brebis et tous les bandits

On ira tous au paradis

On ira tous au paradis, mém' moi

Qu'on soit béni ou qu'on soit maudit, on ira
Avec les saints et les assassins

Les femmes du monde et puis les putains
On ira tous au paradis

Ne crois pas ce gque les gens disent

C'est ton coeur qui est la seule église

Laisse un peu de vague a ton ame

N'aie pas peur de la couleur des flammes de I'enfer

On ira tous au paradis, mém' moi

Qu'on croie en Dieu ou qu'on n'y croie pas, on ira...
Qu'on ait fait le bien ou bien le mal

On sera tous invités au bal

On ira tous au paradis

On ira tous au paradis, mém' moi

Qu'on croie en Dieu ou qu'on n'y croie pas, on ira
Avec les chrétiens, avec les paiens

Et méme les chiens et méme les requins

On ira tous au paradis (...)



...ici, la trompette est moins intimidante qu'au début de ce culte, elle est plus pop et
plus rassurante. Mais est-ce que cette vison bon enfant, assez réactive on le
comprend, est suffisante, méme si elle propose une intuition intéressante ? Ne nous
laisse-t-elle pas insatisfaits quant au sentiment ou a I'exigence de justice: vraiment,
irons-nous tous au paradis ? On veut bien y croire, mais pour quelques-uns, c'est
guand méme un peu dur a avaler.

On continue donc d'hésiter, secretement, entre amour et jugement. Mais doit-on
choisir 7 Dans sa lecture renouvelante et sans concession des textes bibliques et de
ce theme du jugement en particulier, Daniel Marguerat (encore lui) a ces lignes tres
éclairantes. Il écrit: "Privé de I'amour, Dieu n'apparait plus que dans le role du pere
répressif, usant d'une tyrannie de la Loi avec son pouvoir culpabilisant. Dans les
anciennes représentations du Jugement, I'Eglise ne s'est pas génée d'exploiter le
filon: le croyant devait quémander a force de renoncement un regard charitable de
Dieu, pitoyable morphine religieuse dispensée au fidele. (...) Mais a l'inverse, privé
de son exigence de vérité, Dieu n'est plus que le produit fade d'une religiosité
bonbon. Le Dieu tout-bon est un chat qui ronronne sur le radiateur. Sa capacité a
juger fait du Dieu biblique autre chose que du caramel mou. Dieu n'est pas une
sucrerie." [Nous irons tous au paradis, Albin Michel, 2012, p. 22-23]

Le propos est fort, a la hauteur de I'enjeu. Car on peut des lors entrevoir un point
tres important : dans la Bible, Dieu apparait comme le garant du droit et de la
justice, quitte a prendre le risque d'un systeme rétributif ou de ses accents
apparents: récompenser les justes, punir les méchants. Mais, derriere cette fiction
morale [dénoncée par Job et, a mon sens, par I'humour méme de certains traits
évangéliques (dont peut-étre notre texte !)], il y a I'enjeu de la justice. Je I'évoquais
avant, la rétribution, a la limite, peut se passer de Dieu en tant que Dieu vivant. Elle
a un dispensateur, pourquoi s'encombrer d'un Juge aimant. [Voila les éléments
articulés plutét qu'opposés.]

Est-ce pour entretenir une image résolument dévalorisée de nous-mémes ? ou une
soumission rassurante a une autorité d'un autre age, comme nous l'avons chanté -
oui, chanté - tout a I'heure ? Rappelez-vous: cantique 21-03, strophe 2: "Devant toi
seul juste et grand, je suis faible et misérable. N'entre pas en jugement contre ton
enfant coupable..." Heureusement, la strophe se termine ainsi: "C'est dans ton
amour immense que je mets mon espérance."



Malgré mon attachement - biblique - a ce Dieu qui a tant aimé le monde au point de
donner son Fils, malgré cette foi premiere et fondatrice de la trace chrétienne, le
texte biblique continue de résister lorsqu'il évoque la figure du juge et du jugement.
Que je le veuille ou non. J'aimerais en prendre congé, et méme avec désinvolture.
[Ou bien reconnaitre avec I'évangéliste Jean que ce jugement est déja intervenu, cf.
Jean 12,44sq.). Mais si cette insistance biblique disait quelque chose quand méme ?

Et si, avec Marguerat, avec Rordorf et avec d'autres théologiens, je recevais la
croyance au jugement dernier comme une protestation contre le mal ? comme un
caté de résistance de Dieu face a ce qui blesse I'humain et la création ? comme ce
gui me permet de refuser la fatalité du temps et les logiques de domination
[politiques, sociales ou économiques] ? pour dire que, malgré tout, malgré
I'expérience parfois difficile de la vie, non, I'injustice n'est pas le dernier mot de
I'histoire, lequel n'appartient a aucune idéologie, a aucune religion, mais a Dieu
seul. A Dieu seul.

Se pourrait-il donc que, contre toute attente, le jugement dernier soit quand méme
une bonne nouvelle, et n'apparaisse plus seulement comme un systeme revanchard
? L'étrange insistance des Ecritures, jusqu'aux mots de Jésus, m'oblige a acquiescer.
Dés lors, le jugement est trace d'Evangile lui aussi, non pas d'un amour pervers ("qui
aime bien chatie bien..."), mais comme l'insistance de Dieu et son refus obstiné du
mal (exprimé aussi, soit dit en passant, par le theme de la colere), et comme
I'affirmation premiere de son amour infini. [Le jugement dernier serait donc le
jugement premier, a la fois devant nous et déja donné.] Surprise ! Comment mieux
dire I'Evangile ?

Cette surprise-la est fondamentale dans notre texte, d'ailleurs. Car I'étonnement
saisit aussi bien les justes que les autres: aucun n'a eu conscience du lien entre leur
geste et le Christ. Les uns ont agi par cohérence de foi, les autres non. Cette
surprise donne donc a entendre que le salut se décide, en définitive, devant la
fragilité du prochain, image du Christ, c'est-a-dire dans la maniere dont je concrétise
mon humanité face a l'autre souffrant et démuni. Encore et encore, avec
obstination, I'Evangile nous demande: que fais-tu de ta vie ? que fais-tu de ton
humanité ? La réponse appartient a chacun-e... et I'appréciation en reviendra a Dieu
seul: il tire le meilleur de nous pour I'éternité, laissant décanter l'inutile - le maudit,
le mal-dit - au feu éternel; comprenez: au feu en vue de I'éternité, comme chez Paul
(cf. 1Co 3,12-15).



Dieu révele, Dieu justifie, Dieu éternise. Ainsi, le sens profond du jugement dernier
est d’aimer toute la création, de I'amener, cette création couverte par I'ombre de
I'éphémere, au plein accomplissement. On ne saurait donc "parler du jugement de
Dieu qu'a partir de son amour [cf. Rordorf, "Comment parler du Jugement dernier",
dans Liberté de parole, Labor et Fides, 2005, p. 186], cet amour en dehors duquel le
visage de Dieu se trouble et devient opaque jusqu'a étre terrifiant. C'est cela qui
donne d'espérer, non pas pour quelques-uns seulement, mais pour tous (cf. von
Balthasar). Tous les hommes et femmes sont inclus dans la grace de Dieu, car la
grace et I'amour de Dieu sont plus forts que toutes nos morts. |l y a de la place pour
tous dans le cceur de Dieu. A tel point que, dans notre texte, méme les maudits se
trouvent a "gauche - littéralement (en grec) "au bon nom, au nom respecté"...

J'ai commencé cette longue prédication par une petite histoire. Permettez-moi de la
terminer par un conte juif.

Un veux rabbin demandait une fois a ses éleves a quoi I'on peut reconnaitre le
moment ou la nuit s'acheve et ou le jour commence.

- Est-ce lorsqu'on peut sans peine distinguer de loin un chien d'un mouton... [ou une
brebis d'un bouc] ?

- Non, dit le rabbin.

- Est-ce quand on peut distinguer un dattier d'un figuier ?

- Non, dit le rabbin.

- Mais alors, quand est-ce donc ? demanderent les éleves.

- C'est lorsqu'en regardant le visage de n'importe quel homme, tu reconnais ton
frere ou ta sceur. Jusque-la, il fait encore nuit dans ton coeur.

(Source: vraisemblablement Jean Vernette, Paraboles)

Amen.



