Matinée oecuménique: quand le chant ouvre au
divin

28 septembre 2014
Temple de Delémont
Francois Rousselle

Chers freres et soeurs en Christ,
Cheres auditrices et chers auditeurs,

"Il est plus facile a un chameau de passer par le trou d'une aiguille qu'a un riche
d'entrer dans le royaume de Dieu." Dans sa langue imagée coutumiere, Jésus veut
nous faire comprendre une chose tres simple : il est difficile de se détacher de ses
richesses. Mais ne pensez pas que Jésus ne s'adresse qu'a celles et a ceux qui ont
une grosse fortune dans leurs comptes en banque, des actions en bourse ou une
grosse entreprise qui ne connaft pas la crise. Ne vous dites pas : je ne suis pas
concerné par cette mise en garde de Jésus parce que je ne suis pas riche
financierement. Nous sommes tous riches de quelgue chose, il y a toujours quelque
chose en nous-méme duquel nous sommes particulierement fier, un don, une
qualité, un trait qui fait que cela ne peut venir que de nous. C'est aussi cela, la
richesse dont Jésus parle.

Avez-vous déja entendu l'expression anglaise "self-made man", dont il existe une
version francaise tres poétique : fils de ses ceuvres ? Il s'agit d'expressions qui
désignent un homme ayant acquis sa fortune ou son statut social par son mérite
personnel, en partant de rien ou de peu de chose. On entend parfois I'expression : "Il
s'est fait lui-méme". C'est une figure assez en vogue aujourd'hui. Une figure qui rime
avec réussite, opiniatreté, succes, effort et récompense de cet effort. Arrétons-nous
juste une petite seconde pour voir comment nous pensons : ce fils de ses ceuvres a
I'air d'étre tout seul, sans relation, sans histoire, sans famille, sans arriere-plan.

Le probleme est que cette figure occulte une vérité primordiale de notre nature
humaine : nous sommes des étres de manque et nous avons besoin que I'on
s'occupe de nous. Le fils de ses ceuvres a été un bébé. Ses parents I'ont habillé,


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-09-28/matinee-oecumenique-quand-le-chant-ouvre-au-divin
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-09-28/matinee-oecumenique-quand-le-chant-ouvre-au-divin

nourri, choyé, aimé. lIs lui ont changé ses langes. Le fils de ses ceuvres ne serait pas
la si ses parents ne s'étaient pas occupés de lui. Mais nous continuons d'étre des
étres de dépendance, de manque. Ces manques, ces dépendances évoluent
simplement avec nous. Nous n'avons peut-étre plus besoin d'étre langés, d'accord,
mais peut-étre avons-nous besoin d'estime, de tendresse, d'amour, de calins, de
contact humain. Simplement d'avoir quelqu'un qui nous dise : tu es quelqu'un de
bien. Nous restons aussi des étres dépendants chronigues au moins d'un point de
vue : le manger et le boire. Nous avons besoin de nourriture et de boisson notre vie
durant.

En somme, nous avons tres vite tendance a considérer certaines choses comme plus
importantes que d'autres : est-ce que la liberté d'un individu vaut quelque chose si
personne n'a été la pour s'occuper de lui ? Elle ne vaut rien, parce que cet individu
n'existerait tout simplement pas. Nous sommes des étres de relation avant tout.
Mais voila notre monde est ainsi fait : un monde ou regne la concurrence. Cette
volonté de savoir qui est plus fort que I'autre est omniprésente, surtout dans le
monde économique. Et surtout cette solitude, le fait de croire que I'on est quelgu'un
gue si on se fait soi-méme. Arrétons-nous sur cette expression : se faire soi-méme.
N'y a-t-il pas quelque chose de profondément aberrant dans cette formulation ? Qui
se fait lui-méme ? Mais personne ! Vous imaginez concretement des personnes qui
se créent par génération spontanée, comme des champignons, simplement parce
gu'elles I'ont décidé ? Absurde !

Le constat arrive comme une douche froide : nous oublions vite cette réalité
originelle, et malheureusement I'expression "fils de ses ceuvres" ou "self-made man"
ne simplifie pas cette prise de conscience salutaire et nécessaire. Et méme si le fils
de ses ceuvres avait oublié qu'il était un étre de manque et de dépendance, il peut
se considérer au moins comme rempli de son savoir, de ses richesses, de ses
charismes, et les mettre au service des autres, sans attendre un avantage en retour.
C'est ce a quoi Jésus invite le jeune homme riche, a mettre sa plénitude, c'est-a-dire
sa richesse, au service de ceux qui en sont dénués.

Et nous ? Sommes-nous préts a mettre nos plénitudes au service des autres ?
Sommes-nous préts a nous vider, méme de ce dont nous sommes particulierement
fiers, ce petit quelque chose qui fait que cela ne peut venir que de nous ? Eny
réfléchissant bien, je me demande si, au fond, ce n'est pas cela que Jésus désigne
par I'expression abrupte : se renier soi-méme... Ne rien garder pour soi. Ne pas se
penser a l'origine des bonnes choses que nous serions capables de produire. Laisser



tomber toute forme d'orgueil. Ne méme pas penser a une phrase du type : "Oui,
c'est moi qui l'ai fait et j'en suis fier."

Cette forme extréme d'abnégation n'est pas trés en vogue aujourd'hui, a notre
époque ou l'on veut savoir qui est responsable de quoi, autant pour féliciter quand
tout va bien ou pour savoir sur qui taper quand tout va mal.

C'est peut-étre aussi une forme de modestie de savoir ce qui est a notre portée et ce
gui ne l'est pas. Je trouve personnellement que cette forme d'abnégation, c'est trop
me demander. Je n'y arriverai pas. Je me contenterai donc de mettre mes richesses,
mes plénitudes au service des autres.

La solidarité, le 1ler commandement

Sommes-nous préts a mettre nos plénitudes au service des autres ? a nous vider de
ce dont nous sommes particulierement fiers, ce petit quelque chose qui fait que cela
ne peut venir que de nous ? Ce vide nous fait peur. Or, chacun sait que la Nature a
horreur du vide. La Nature comblera ce vide a nouveau par autre chose, une chose
gue nous ignorons. Cela ne rassure pas. Deés lors, la peur emplira I'espace laissé
vacant. Ce n’est pas une parole d’Evangile. La peur n’est pas la promesse de Dieu.

Des lors, il est difficile d’entrer dans le Royaume promis si nous ne sommes pas
préts. Il manque la clé. La clé est a chercher. Mais, voyons-nous, I'acces est donné. Il
est le fruit de la foi : « Vous qui m’avez suivi... ». Probleme : quand donc avons-nous
suivi le Christ ? Cette question arrive en écho a la série de questions posées par les
disciples : « Quand donc t’avons-nous donné a manger ? Quand donc t’avons-nous
donné a boire ? Quand donc t’avons-nous habillé ? Quand donc t’avons-nous rendu
visite ? » La réponse du Christ est fort simple : chaque fois que vous avez donné a
manger a un plus petit que vous ; chaque fois que vous avez donné a boire a un plus
petit que vous ; chaque fois que vous avez habillé un plus petit que vous ; chaque
fois que vous avez rendu visite a un plus petit que vous ; c’est au Christ que nous
I’avons fait.

Chaque fois que nous avons été solidaires, chague fois que nous avons exprimé de
I’empathie, chaque fois que nous avons incarné un signe d’aide envers notre
prochain, nous avons été en relation avec le Christ. Le Samaritain s’arréte au bord
du chemin pour venir en aide a celui que d’autres, pleins de suffisance, fils de leurs
ceuvres, ne se posent pas de questions. lIs passent. Le Samaritain s’arréte. |l agit. Si
nous ne savons pas qui est notre prochain, la réponse est claire : notre prochain,
c’'est toi, c’est moi, lorsque tu perds pied, que tu perds confiance, que tu souffres de



douleur, dans la séparation, dans la solitude. Chaque fois que ton cceur crie a |'aide.

Sommes-nous simplement pleins de nous-méme, des hommes ou des femmes, fils
ou filles de nos ceuvres ? Sommes-nous le Samaritain qui s’arréte, prend soin de
celui qui souffre en silence, que I'on néglige ou que I'on ne veut pas voir? Aider ce
prochain, dont le visage se reflete chague matin dans le miroir de nos salles de bain,
est la réponse de notre foi en Jésus Christ. Aider ce prochain dont le visage nous est
ignoré, mais dont nous savons qu'’il existe ici comme au loin est la réponse de notre
foi en Jésus Christ. Ainsi, nous ne faisons que participer a cette joie de Dieu qui, au
livre de Jérémie, prend plaisir a la miséricorde.

Sommes-nous préts a mettre nos plénitudes au service des autres ? a nous vider de
ce dont nous sommes particulierement fiers, ce petit quelque chose qui fait que cela
ne peut venir que de nous ? Si nous nous vidons de ce qui nous parait essentiel, de
ce qui fait notre humanité sans prendre gare, la peur nous envahira. Face a elle,
Dieu nous offre la clé du Royaume. Cette clé se trouve dans le 1ler commandement :
tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cceur, de toute ton ame et de toutes tes
forces. Tu aimeras ton prochain comme toi-méme.

Je me contenterai donc de mettre mes richesses, mes plénitudes au service des
autres, nous dit Nassouh, parce que Dieu est prét a nous remplir d’amour, en

plénitude, ce qui chassera toutes nos peurs.

Au nom du Christ. Amen.



