
Matinée oecuménique: quand le chant ouvre au
divin 
28 septembre 2014
Temple de Delémont
François Rousselle

Chers frères et sœurs en Christ,

Chères auditrices et chers auditeurs,

"Il est plus facile à un chameau de passer par le trou d'une aiguille qu'à un riche
d'entrer dans le royaume de Dieu." Dans sa langue imagée coutumière, Jésus veut
nous faire comprendre une chose très simple : il est difficile de se détacher de ses
richesses. Mais ne pensez pas que Jésus ne s'adresse qu'à celles et à ceux qui ont
une grosse fortune dans leurs comptes en banque, des actions en bourse ou une
grosse entreprise qui ne connaît pas la crise. Ne vous dites pas : je ne suis pas
concerné par cette mise en garde de Jésus parce que je ne suis pas riche
financièrement. Nous sommes tous riches de quelque chose, il y a toujours quelque
chose en nous-même duquel nous sommes particulièrement fier, un don, une
qualité, un trait qui fait que cela ne peut venir que de nous. C'est aussi cela, la
richesse dont Jésus parle.

Avez-vous déjà entendu l'expression anglaise "self-made man", dont il existe une
version française très poétique : fils de ses œuvres ? Il s'agit d'expressions qui
désignent un homme ayant acquis sa fortune ou son statut social par son mérite
personnel, en partant de rien ou de peu de chose. On entend parfois l'expression : "Il
s'est fait lui-même". C'est une figure assez en vogue aujourd'hui. Une figure qui rime
avec réussite, opiniâtreté, succès, effort et récompense de cet effort. Arrêtons-nous
juste une petite seconde pour voir comment nous pensons : ce fils de ses œuvres a
l'air d'être tout seul, sans relation, sans histoire, sans famille, sans arrière-plan.

Le problème est que cette figure occulte une vérité primordiale de notre nature
humaine : nous sommes des êtres de manque et nous avons besoin que l'on
s'occupe de nous. Le fils de ses œuvres a été un bébé. Ses parents l'ont habillé,

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-09-28/matinee-oecumenique-quand-le-chant-ouvre-au-divin
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-09-28/matinee-oecumenique-quand-le-chant-ouvre-au-divin


nourri, choyé, aimé. Ils lui ont changé ses langes. Le fils de ses œuvres ne serait pas
là si ses parents ne s'étaient pas occupés de lui. Mais nous continuons d'être des
êtres de dépendance, de manque. Ces manques, ces dépendances évoluent
simplement avec nous. Nous n'avons peut-être plus besoin d'être langés, d'accord,
mais peut-être avons-nous besoin d'estime, de tendresse, d'amour, de câlins, de
contact humain. Simplement d'avoir quelqu'un qui nous dise : tu es quelqu'un de
bien. Nous restons aussi des êtres dépendants chroniques au moins d'un point de
vue : le manger et le boire. Nous avons besoin de nourriture et de boisson notre vie
durant.
En somme, nous avons très vite tendance à considérer certaines choses comme plus
importantes que d'autres : est-ce que la liberté d'un individu vaut quelque chose si
personne n'a été là pour s'occuper de lui ? Elle ne vaut rien, parce que cet individu
n'existerait tout simplement pas. Nous sommes des êtres de relation avant tout.
Mais voilà notre monde est ainsi fait : un monde où règne la concurrence. Cette
volonté de savoir qui est plus fort que l'autre est omniprésente, surtout dans le
monde économique. Et surtout cette solitude, le fait de croire que l'on est quelqu'un
que si on se fait soi-même. Arrêtons-nous sur cette expression : se faire soi-même.
N'y a-t-il pas quelque chose de profondément aberrant dans cette formulation ? Qui
se fait lui-même ? Mais personne ! Vous imaginez concrètement des personnes qui
se créent par génération spontanée, comme des champignons, simplement parce
qu'elles l'ont décidé ? Absurde !

Le constat arrive comme une douche froide : nous oublions vite cette réalité
originelle, et malheureusement l'expression "fils de ses œuvres" ou "self-made man"
ne simplifie pas cette prise de conscience salutaire et nécessaire. Et même si le fils
de ses œuvres avait oublié qu'il était un être de manque et de dépendance, il peut
se considérer au moins comme rempli de son savoir, de ses richesses, de ses
charismes, et les mettre au service des autres, sans attendre un avantage en retour.
C'est ce à quoi Jésus invite le jeune homme riche, à mettre sa plénitude, c'est-à-dire
sa richesse, au service de ceux qui en sont dénués.

Et nous ? Sommes-nous prêts à mettre nos plénitudes au service des autres ?
Sommes-nous prêts à nous vider, même de ce dont nous sommes particulièrement
fiers, ce petit quelque chose qui fait que cela ne peut venir que de nous ? En y
réfléchissant bien, je me demande si, au fond, ce n'est pas cela que Jésus désigne
par l'expression abrupte : se renier soi-même... Ne rien garder pour soi. Ne pas se
penser à l'origine des bonnes choses que nous serions capables de produire. Laisser



tomber toute forme d'orgueil. Ne même pas penser à une phrase du type : "Oui,
c'est moi qui l'ai fait et j'en suis fier."
Cette forme extrême d'abnégation n'est pas très en vogue aujourd'hui, à notre
époque où l'on veut savoir qui est responsable de quoi, autant pour féliciter quand
tout va bien ou pour savoir sur qui taper quand tout va mal.
C'est peut-être aussi une forme de modestie de savoir ce qui est à notre portée et ce
qui ne l'est pas. Je trouve personnellement que cette forme d'abnégation, c'est trop
me demander. Je n'y arriverai pas. Je me contenterai donc de mettre mes richesses,
mes plénitudes au service des autres.

La solidarité, le 1er commandement
Sommes-nous prêts à mettre nos plénitudes au service des autres ? à nous vider de
ce dont nous sommes particulièrement fiers, ce petit quelque chose qui fait que cela
ne peut venir que de nous ? Ce vide nous fait peur. Or, chacun sait que la Nature a
horreur du vide. La Nature comblera ce vide à nouveau par autre chose, une chose
que nous ignorons. Cela ne rassure pas. Dès lors, la peur emplira l’espace laissé
vacant. Ce n’est pas une parole d’Évangile. La peur n’est pas la promesse de Dieu.

Dès lors, il est difficile d’entrer dans le Royaume promis si nous ne sommes pas
prêts. Il manque la clé. La clé est à chercher. Mais, voyons-nous, l’accès est donné. Il
est le fruit de la foi : « Vous qui m’avez suivi… ». Problème : quand donc avons-nous
suivi le Christ ? Cette question arrive en écho à la série de questions posées par les
disciples : « Quand donc t’avons-nous donné à manger ? Quand donc t’avons-nous
donné à boire ? Quand donc t’avons-nous habillé ? Quand donc t’avons-nous rendu
visite ? » La réponse du Christ est fort simple : chaque fois que vous avez donné à
manger à un plus petit que vous ; chaque fois que vous avez donné à boire à un plus
petit que vous ; chaque fois que vous avez habillé un plus petit que vous ; chaque
fois que vous avez rendu visite à un plus petit que vous ; c’est au Christ que nous
l’avons fait.

Chaque fois que nous avons été solidaires, chaque fois que nous avons exprimé de
l’empathie, chaque fois que nous avons incarné un signe d’aide envers notre
prochain, nous avons été en relation avec le Christ. Le Samaritain s’arrête au bord
du chemin pour venir en aide à celui que d’autres, pleins de suffisance, fils de leurs
œuvres, ne se posent pas de questions. Ils passent. Le Samaritain s’arrête. Il agit. Si
nous ne savons pas qui est notre prochain, la réponse est claire : notre prochain,
c’est toi, c’est moi, lorsque tu perds pied, que tu perds confiance, que tu souffres de



douleur, dans la séparation, dans la solitude. Chaque fois que ton cœur crie à l’aide.

Sommes-nous simplement pleins de nous-même, des hommes ou des femmes, fils
ou filles de nos œuvres ? Sommes-nous le Samaritain qui s’arrête, prend soin de
celui qui souffre en silence, que l’on néglige ou que l’on ne veut pas voir? Aider ce
prochain, dont le visage se reflète chaque matin dans le miroir de nos salles de bain,
est la réponse de notre foi en Jésus Christ. Aider ce prochain dont le visage nous est
ignoré, mais dont nous savons qu’il existe ici comme au loin est la réponse de notre
foi en Jésus Christ. Ainsi, nous ne faisons que participer à cette joie de Dieu qui, au
livre de Jérémie, prend plaisir à la miséricorde.

Sommes-nous prêts à mettre nos plénitudes au service des autres ? à nous vider de
ce dont nous sommes particulièrement fiers, ce petit quelque chose qui fait que cela
ne peut venir que de nous ? Si nous nous vidons de ce qui nous parait essentiel, de
ce qui fait notre humanité sans prendre gare, la peur nous envahira. Face à elle,
Dieu nous offre la clé du Royaume. Cette clé se trouve dans le 1er commandement :
tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de toutes tes
forces. Tu aimeras ton prochain comme toi-même.

Je me contenterai donc de mettre mes richesses, mes plénitudes au service des
autres, nous dit Nassouh, parce que Dieu est prêt à nous remplir d’amour, en
plénitude, ce qui chassera toutes nos peurs.

Au nom du Christ. Amen.


