
Créationnisme ou évolution? 
17 août 2014
Temple de Gryon
Jean-Denis Kraege

Vous connaissez probablement des chrétiens qui affirment que le premier chapitre
et le début du deuxième chapitre de la Genèse rapportent ce qui s'est réellement
passé. Peut-être défendez-vous vous même cette idée. Peut-être connaissez-vous
aussi des croyants qui militent pour que, dans nos écoles, on enseigne à la fois ce
que dit la Bible à propos de la création du monde en 6 jours et ce qu'enseigne la
science, en particulier sa théorie de l'évolution. Ils mettent ces deux types de vérité
sur un pied d'égalité. L'homme a été créé, à leurs yeux et selon les calculs de
l'archevêque Ussher de Armagh, le 26 octobre 4004 avant Jésus-Christ à 9h10 du
matin. Il faudrait simultanément enseigner que l'homme est le résultat d'une très
lente évolution entamée il y a plus de trois milliards d'années avec l'apparition de la
vie sur la terre. Pauvres enfants à qui on enseignerait ces deux vérités comme
d'égale valeur! Ils ne sauraient vraiment pas à quel sein(?) se vouer.

Mais, simultanément, les enfants ne sont pas si naïfs qu'on le croit. Je passai en juin
dernier dans une classe de 6e année d'école, et un garçon de dix ans me demanda
comment il se faisait que, d'après le récit de Genèse 1, le jour et la nuit avaient été
séparés sur terre le premier jour alors que le soleil n'existait pas encore puisqu'il
allait être créé seulement le quatrième jour! Perspicace le petit gars! Comment lui
répondre? Probablement parce qu'il me parlait du soleil, j'ai pensé à ce poème dans
lequel Baudelaire clame:

Que le soleil est beau quand tout frais il se lève,
Comme une explosion nous lançant son bonjour!
-Bienheureux celui-là qui peut avec amour
Saluer son coucher plus glorieux qu'un rêve!
(Le coucher du Soleil Romantique, Les Epaves, 1866)

Je vous passe la suite. J'expliquai alors à cette classe que ce poème gardait toute sa
beauté, même si tout le monde sait que le soleil ne se lève, ni ne se couche. On
assiste, en effet, le matin à un coucher de terre et le soir à un lever de terre devant

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-08-17/creationnisme-ou-evolution


le soleil! On n'irait pas dire: Baudelaire est un mauvais poète parce qu'il est
contredit par la science. Un enfant de dix ans sait automatiquement faire la
différence entre son livre de poésie et son manuel de sciences. Eh bien! le premier
chapitre de la Genèse est un poème et non une page d'un livre de science!
Ce ne peut d'abord pas être une page d'un livre de science parce qu'au VIe siècle
avant Jésus-Christ, quand ce texte a été mis par écrit, la science, au sens où nous
l'entendons aujourd'hui, n'existait pas. Elle n'existait nulle part sur terre. Elle
apparaitra quelques siècles plus tard dans le monde grec et autour d'Alexandrie. Et
du reste, ce que nous entendons par science au sens moderne du terme nait
seulement à la fin du XVIe siècle – début du XVIIe siècle après J.-C. avec la révolution
de Galilée.

Tout en disant que Genèse 1.1 à 2.4a n'est pas tiré d'un livre de sciences, je disais
aussi qu'il s'agissait d'un poème. Les rabbins l'ont toujours su. Au moyen-âge, ils
représentaient la création telle que rapportée par la Genèse comme un cercle divisé
en six parties. Le cercle est le symbole de la totalité et de la perfection. Les six
parties sont les six jours de la création. Le septième jour, Dieu a considéré cette
création et a pu constater qu'elle était très bonne, d'où le cercle. Les rabbins
remarquaient ensuite que chaque jour de la création est divisé en deux actions de
Dieu. Le premier jour, Dieu sépare le jour de la nuit, le deuxième, le ciel et la mer,
etc. Si on regarde le cercle, on voit alors qu'à la création du jour, le premier jour,
c'est le cas de le dire! correspond juste en face, le quatrième jour, la création du
soleil. En face de la nuit du premier jour, Dieu suscite la lune et les étoiles. Et voilà
que mon petit gars du mois de juin avait reçu sa réponse! Continuons! En face du
ciel du deuxième jour, on a les oiseaux créés dans la première partie du cinquième
jour et en face de la mer, créée dans la seconde partie de ce même deuxième jour,
on a les poissons et les monstres marins, créés eux dans la seconde partie du
cinquième. Enfin, les troisième et sixième jours, en face de la création de la terre, on
a les animaux terrestres et en face des plantes, on a les humains. Juste en passant,
un premier enseignement à en tirer, c'est que l'homme est, selon ce texte, un
herbivore, un végétarien!

Mais ce poème veut nous dire encore bien d'autres choses sur notre place dans le
monde. Car un poème, comme du reste un roman, un récit de voyage et même les
livres scientifiques n'ont d'intérêt pour nous que parce qu'ils nous permettent de
comprendre notre vie. Ils nous aident à comprendre ce que nous faisons sur la terre,
comment il nous faut y vivre ou au contraire ce qui y est contre-indiqué, ce qui est



important, même décisif, et ce qui l'est moins...
Il existe donc des vérités d'ordres différents: des vérités scientifiques du genre: ce
n'est pas le soleil qui tourne autour de la terre, mais la terre qui tourne autour du
soleil. Mais il existe aussi des vérités de vie: "Bienheureux celui-là qui peut avec
amour saluer le coucher du soleil plus glorieux qu'un rêve!"
Et parmi ces vérités de vie, il y a les vérités que nous dispense le premier chapitre
de la Genèse. Il nous faut un peu l'examiner maintenant, parce que c'est pour
entendre ce type de vérités que nous nous sommes réunis ce matin! Et cela est du
reste valable pour tous les textes de la Bible: en les lisant, demandons-nous non
pas: est-ce que ça s'est vraiment passé ainsi, mais qu'est-ce que ce texte me dit sur
moi-même, sur mes errances, sur ma vie devant Dieu...

Dans le poème de Genèse 1, arrêtons-nous d'abord à cette sorte de leitmotiv: "Dieu
dit:... et cela fut". Cela signifie que, comme tout ce qui existe, j'ai été créé. Je suis
invité à me reconnaitre créature voulue par Dieu parce qu'importante à Ses yeux.
Et, de fil en aiguille, tout mon monde est aussi une création que Dieu a voulue pour
que je puisse survivre dans un environnement qui ne soit pas chaotique.
Reconnaissant tout cela, je confesse que je suis complètement dépendant de Dieu.
Toutes mes idées de radicale indépendance ne sont que des chimères!

Notre poème est alors conduit à lancer une pointe polémique. Nous ne la percevons
plus guère aujourd'hui. Quand le quatrième jour, Dieu crée le soleil, la lune et les
étoiles, le texte précise qu'ils sont mis là non seulement pour illuminer la terre, mais
aussi pour "servir de signes tant pour les fêtes que pour les jours et les années". Ils
ne sont pas là pour déterminer le cours de notre vie. Ils n'ont aucun pouvoir sur
notre destinée. Dieu seul en est le maitre. Toute ma vie est entre ses mains. Genèse
1 me dit donc que toute confiance en l'astrologie est illusoire et même contraire à la
confiance qui doit être mise en Dieu et en Lui seul!
Ensuite, je puis déduire de ce qu'il y a eu création, que l'homme, mais aussi les
animaux, les plantes, les étoiles, bref tout ce qui existe n'a pas toujours existé. On
ne s'en rend plus du tout compte tant ces idées nous marquent. C'est pourtant
quelque chose de radicalement original par rapport à toutes les manières de se
comprendre soi-même alors présentes. Les Grecs, les hindouistes, les bouddhistes
pensaient tous que tout existe de toute éternité et que nous avons affaire à des
cycles avec un éternel retour du même. Soudain, des hommes et des femmes qui
mettent leur confiance en un Dieu unique découvrent que, si Dieu est vraiment Dieu,
si nous dépendons vraiment de Lui, alors il y a un commencement à toutes choses.



Et, s'il y a un commencement, cela signifie qu'il y aura aussi une fin. Et entre deux, il
n'y a pas un éternel retour, mais des avancées, des régressions, parfois des cycles,
en tout cas la possibilité d'un progrès. Cela signifie aussi que je suis un être relatif :
je n'existe qu'à une époque donnée, dans un environnement particulier. Je ne puis
dès lors tout connaitre, tout maitriser dans ma vie et dans mon monde...

Une autre chose que me fait découvrir ce grand poème: on ne m'y explique pas
comment, dans le détail, Dieu s'y est pris pour créer mon monde, mais ce poème me
dit que tout dépend dans mon monde de la parole de Dieu: "Et Dieu dit...". Cela
signifie que, si je L'écoute aujourd'hui encore me parler et fais confiance à ce qu'il
me dit, il peut créer des choses belles dans ma vie et au travers de ma vie.

Un autre enseignement encore de notre poème découle de ce que j'ai dit tout à
l'heure à propos de l'enseignement des rabbins. Le monde que j'habite est une
totalité harmonieuse où tout se complète. Cet équilibre, je n'ai pas le droit de le
perturber. Si au VIe siècle avant Jésus-Christ on ne pouvait pas encore être
scientifique, on pouvait par contre être écologiste! Gare donc à qui déséquilibrera
les complémentarités si admirables de notre monde: il y réintroduirait un peu de ce
chaos primitif contre lequel Dieu a lutté et continue de lutter en créant
continuellement un certain équilibre entre l'ordre et le désordre, entre le jour et la
ténèbre...
Dans le même sens, ce poème nous répète avec une certaine régularité qu'après tel
jour, "Dieu vit que cela était bon". Le monde dans lequel nous vivons est bon. A
l'époque, cela était aussi dit de manière fort polémique. La religion des Perses, qui
venaient de renverser les assyro-babyloniens et dont les Israëlites étaient les
vassaux, était une religion dualiste. Ils avaient deux dieux. Leur prophète, Zoroastre
ou Zarathoustra, avait enseigné que le monde était le champ de bataille entre le
Dieu du bien et celui du mal, le Dieu de la lumière et celui des ténèbres. Plus encore:
dans le monde, ce qui est matériel émanait du Dieu du mal et le spirituel du Dieu du
bien. Il fallait donc vaincre la matière et devenir pur esprit. Cette manière de voir les
choses est encore présente dans toutes les religions orientales, mais aussi dans bien
des courants religieux d'Occident. Or, contre tout dualisme, notre poème affirme
que le monde matériel est fondamentalement bon. Il n'y a donc rien de mauvais en
soi dans le fait de bien manger, de se réjouir des beautés de la création, de vivre sa
sexualité, de mordre à pleines dents dans la vie... C'est l'usage que nous faisons du
monde naturel qui peut être mauvais, pas la nature en elle-même.



Notre poème réserve encore une place bien particulière à l'homme dans cette
création. L'homme n'est d'une part qu'une créature parmi tant d'autres, de l'autre il
est le couronnement de la création. Cette dernière idée est exprimée par l'idée que
nous seuls avons été créés "à l'image de Dieu". Qu'est-ce à dire? que nous sommes
tout comme Dieu des "personnes". Autrement dit: tout comme Dieu, nous possédons
une part de liberté. Nous pouvons ainsi nous situer par rapport à ce qui nous arrive.
Nous pouvons estimer que dans le monde tout va de soi, voire même que tout nous
est dû, ou bien nous pouvons décider que tout nous est un don de Dieu et que nous
avons à lui en être infiniment reconnaissants, etc.

Ajoutons encore que, créés à l'image de Dieu, nous recevons une part de
responsabilité de la part de Dieu dans la gestion de sa belle création. Je dois
"dominer" ce monde harmonieux. Aujourd'hui, on préfèrerait dire "gérer". Toujours
est-il qu'il n'est pas question, pour que je ne perde pas ma liberté, de me laisser
dominer par les animaux, les virus, les forces naturelles... Mais en quoi consiste ma
responsabilité de gestionnaire de cette bonne création? Elle consiste à participer à la
grande lutte créationnelle de Dieu qui n'a pas pris fin le sixième jour, mais se
poursuit maintenant encore. Et en quoi consiste cette lutte de Dieu? Il lutte et nous
incite à lutter contre cette ténèbre chaotique qui existe dès lors que la lumière et les
ténèbres ne sont pas ou plus distinguées, dès lors que l'ordre et l'harmonie sont
rompus, dès lors que le Mal triomphe. La lutte que nous sommes appelés à mener
par Dieu et avec Lui est donc celle de nous battre contre le Mal et contre tous les
maux qui ne cessent d'assaillir notre monde. C'est là du reste le sens de notre vie!

Le Dieu des chrétiens et des juifs est enfin un dieu qui se repose! Le septième jour,
Dieu a regardé et réfléchi. Il nous invite aussi à nous arrêter un jour complet par
semaine pour réfléchir et contempler. Je dois, en particulier, réfléchir au fait que, si
je suis collaborateur de Dieu dans sa lutte contre le mal, je ne me définis pas par
cette lutte, par mon travail, par mes oeuvres. Je vis au contraire de tout ce que je
reçois de Dieu et en particulier de sa parole qui fait vivre et qui me permet tout
spécialement de vivre en liberté.

Il y aurait encore bien d'autres enseignements à tirer de ce poème qui veut me
proposer une manière particulière de comprendre ma vie. Ce que nous en avons
déjà dégagé ce matin à propos de la vraie manière de vivre entre Dieu et sa création
me semble en tous les cas beaucoup plus intéressant que de savoir que l'homme
aurait été créé le 26 octobre 4004 avant Jésus-Christ à 9h10 du matin.



Amen.


