Trouver son chemin face au Mal

16 mars 2014
Temple de Boudry
Isabelle Ott-Baechler

1. Laisser pousser l'ivraie.

Aujourd’hui, dit-on, il existe trois religions :

- celle du ceceur, I'on voudrait que tous soient heureux ;

- celle de la raison, I'on réfléchit comme si I’étre humain était parfait ;

- celle des « tripes », quand les tripes sont en jeu, I'on oublie les deux autres !

Qu’on I'écoute avec les « tripes », avec du cceur ou sous lI'angle de la raison, cette
parabole de l'ivraie et du bon grain est sans cesse démentie par les jardiniers
amateurs que certains d’entre nous sommes. Avec les beaux jours, nous arrachons
avec conviction les mauvaises herbes qui ne cessent d’envahir les plates-bandes de
nos jardins.

Quel jardinier, quel agriculteur pourrait appliquer ce qui est ici prescrit ? Laisser
pousser |'ivraie avec le bon grain n’est pas raisonnable. Pourtant, cette parabole
nous y invite.

De quoi s’agi-t-il ?

Il s’agit tres clairement d’accepter la coexistence du bien et du mal dans le monde,
et aussi en nous-mémes...une coexistence prolongée. «Les biens et les maux sont
consubstantiels a notre vie» constatait I’écrivain Michel de Montaigne.

Cette parabole a fagonné notre maniere de penser, notamment en politique.

«Toute démocratie postule I'existence du bien et du mal. Aussi est-elle obligée de
consulter, de comprendre et de convaincre. |l s’agit méme de transformer les
antagonismes, inévitables dans tout groupement humain, en complémentarités ».
Ce n’est pas moi qui I'affirme, mais Tvetan Todorov, écrivain bulgare, aujourd’hui
directeur de recherche au CNRS de Paris, dans un livre magistral intitulé « Mémoire
du mal Tentation du bien ». « Contrairement aux totalitarismes de tout acabit,
ajoute ce chercheur, la démocratie postule que le mal ne peut étre extirpé une fois
pour toutes, qu'il n'y a pas de solutions globales et définitives aux conflits humains».


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-03-16/trouver-son-chemin-face-au-mal

Le mal, la maladie, le malheur sont étroitement mélés a notre existence, a nos
bonheurs, a nos réussites.

Je pense a I'un de mes collegues, agé d’'un peu plus de quarante ans, pere d’enfants
encore jeunes. Son médecin lui annonce qu'’il est atteint d’'un cancer qui allait
d’ailleurs I'emporter quelques mois plus tard... Dans le journal de la paroisse, il écrit
guelgues lignes pour simplement annoncer sa maladie a ses paroissiens. Le titre de
son article m’'a frappée : « Pourquoi pas moi ? »

2. Prendre en compte le besoin d'absolu.

Je ne sais si vous étes comme moi, mais de temps en temps, j'aimerais bien pouvoir
anéantir les « méchants » : biffer les dictateurs sanguinaires, les profiteurs sans
scrupules, ceux qui exploitent sans vergogne leur prochain, qui polluent la planete
sans état d’ame... Ah ! pouvoir tout nettoyer, comme le commissaire Callaghan dans
la série télévisée de Clint Eastwood : pouvoir effacer le mal et le malheur de notre
terre : quel bonheur, quel soulagement. Qui n'est pas épris de pureté ? Qui
n'aimerait pas se débarrasser une fois pour tout de l'ivraie, faire table rase pour
réaliser ses réves de bonheur et de fraternité universelle ?

Car vous et moi ne vivons pas seulement de confort, de facilités et de loisirs, vous le
savez bien. Nous avons besoin de ce que les biens matériels ne nous procurent pas.
Nous voulons que notre vie ait un sens, gu’un contact s'établisse entre nous et
I’Absolu.

«Les mouvements intégristes - politiques ou religieux - prétendent satisfaire ces
besoins. C’est pour cette raison que les personnes concernées les ont librement
choisis ». Il est dommageable d’ignorer ce besoin de pureté, d'absolu, de
transcendance. Au contraire, il est nécessaire de lui donner un cadre.

C’est une des raisons de |I'attachement des réformés a la séparation des pouvoirs, a
la laicité de I'Etat, une laicité qui donne un cadre au religieux et ne le refoule pas
dans la sphere privée.

Le pire totalitarisme n’est-il pas celui qui se dissimule derriere un masque de vertu,
qui s’exerce au nom du Bien, au nom de Dieu ?

3. Faire le tri, I’affaire de Dieu.

Le récit de I’évangile de Matthieu invite les zélateurs, les assoiffés de pureté de tous
bords de baisser pavillon. Le tri définitif entre le bien et le mal ne nous appartient
pas. Il aura lieu a la moisson, a la fin des temps, et il est I'ceuvre de Dieu.

A I'époque ou il a été écrit, ce texte combattait ce qu’il est coutume d’appeler



«I'impatience messianique». Les Pharisiens représentaient ce courant de pensée du
temps de Jésus. lIs attendaient deux purifications immédiates : celle du monde - par
la conversion ou I'’écrasement des infideles - et la purification d’lsraél par un
jugement équitable. Rien de nouveau sous le soleil !

Cette tentation d’une société pure, d’'une Eglise pure, d'un étre humain pur n’est
jamais loin. Elle s’exprime dans I'histoire sous des formes diverses. - « Tous ceux qui
ont voulu établir le royaume de Dieu sur terre n'ont fait qu’y ériger I’enfer ! »
rappelait André Philipp, ministre du général de Gaulle, évoquant la tristement
célebre «peste brune» qui a déferlé sur I'Europe voici plus de septante ans.

4. Tentation du manichéisme.

Les religions comme les régimes qui se veulent purificateurs remettent a I'ordre du
jour le manichéisme selon lequel le monde procede de deux principes, un bon et un
mauvais ; ce dernier devant étre anéanti a tout prix. Nous nous souvenons de la
fameuse guerre « contre I'axe du mal » dont on ne cesse aujourd’hui de récolter les
fruits empoisonnés...

Pour les manichéistes, il y a le « nous » de ceux qui sont sur la bonne voie et le «
eux » qui désignent ces autres. Une méthode excellente, qui en tout temps a fait ses
preuves, c’'est d'étiqueter les ennemis et les réduire a une catégorie. Vous le savez
bien : les Juifs ou les Palestiniens, les Américains ou les Russes, les étrangers, les
musulmans, les politiciens de gauche ou ceux de droite... Il y a « nous » etil y a «
eux ».

Nous sommes invités, au contraire, a dialoguer avec ceux qui ne pensent pas
comme nous, avec ceux gqui ont d’autres convictions, d’autres croyances.

En prison, Nelson Mandela a appris a voir ’'homme derriere le gardien qui se
comportait parfois brutalement avec lui. Il a appris la langue de ses ennemis
politiques, I'afrikaner, pour mieux les rejoindre et les comprendre. Pendant ses 28
années d’incarcération, sa colere contre les Blancs s’est apaisée, en revanche sa
haine contre le systeme de I'apartheid s’est accrue. A sa libération, Nelson Mandela
voulait que les tous les Africains du Sud voient gu’il aimait jusqu’a ses ennemis tout
en haissant le systeme qui avait fait naitre son engagement et I'avait conduit en
prison. «Pour faire la paix avec un ennemi, écrit-il, on doit travailler avec cet
ennemi, et cet ennemi devient votre associé». C'est a ce prix que la guerre civile a
été évitée en Afrique du Sud.



4. Tentation du relativisme

Comme paroissiens, comme citoyens responsables, nous sommes soumis a une
double tentation : celle de vouloir installer le paradis dans la paroisse du Joran ou en
Suisse romande (on n’en est pas loin !) et la tentation du découragement devant
I'importance des problemes et de I'ivraie qui ne cessent d’envahir le monde et nos
vies ! Apres des siecles de christianisme, comment se fait-il que le monde ne soit
pas meilleur ? Cette interrogation vous a sans doute au moins effleurés. La réponse
a cette question pourrait décevoir les plus intellectuels d’entre nous. Un ennemi -
nous dit le texte biblique - a semé, de nuit, l'ivraie. Rien de plus. Il n’y aura pas
d’explications supplémentaires a la lancinante question du mal sous toutes ses
formes. Seule nous est faite I'invitation a reconnaitre qu’un mystere habite le
monde, nous-mémes et toute personne que nous cotoyons. Ce mystere c’est que le
bon grain pousse, et avec lui I'ivraie. Le mystere, c’est que le bien et le mal sont
étroitement mélés ; arracher I'un c’est condamner I'autre, définitivement.

Durant ce temps de préparation a Vendredi-Saint et Paques, le chemin parcouru par
Jésus-Christ est exemplaire. Fété lors de son entrée triomphale a Jérusalem, aux
Rameaux, il est quelques jours plus tard rejeté, condamné et crucifié : «Mon
Royaume - dit-il - n'est pas de ce monde !» Ce crucifié, Dieu le ressuscitera au matin
de Paques. La vie éclate au milieu méme de la mort ; dans les situations qui
paraissent irrémédiablement perdues surgit I’espérance, un jour le bien, le bonheur
et la vie triompheront ! La bonne nouvelle de ce matin, ce n’est non pas la
disparition du mal sur cette terre, mais bien que le bon grain pousse. Il est
nécessaire de donner des chances au bon grain, sans cesse et inlassablement !

5. Un chemin pour prendre des décisions...

Face a ceux qui prétendent apporter LA solution, s'appuyant sur une sorte de
scientisme qui prétendrait tout comprendre et tout connaitre du monde...

Face a ceux qui disposent de la vérité...

Face a ceux qui savent toujours ou aller et que faire, qui ne souhaitent surtout pas
s'embarrasser de discussions et pour qui la tolérance et la concertation n’ont pas de
role a jouer...

Le courage et la fermeté sont nécessaires ! et avec eux la patience ! La patience qui
rigoureusement en appelle au meilleur de I'"humain, tout en acceptant sa part
d’'ombre. La patience qui croit au pluralisme, celle qui inlassablement reconstruit,
celle qui accepte ce qui ne peut étre changé. A cette ceuvre-la, toutes les bonnes
volontés sont requises.



Devant les choix qui nous attendent, au moment de prendre des décisions
importantes, dans I'attente d’'un diagnostic médical... utilisons notre raison et aussi
notre coeur, ne négligeons pas nos émotions, mais surtout souvenons-nous de la
parabole de I'ivraie et du bon grain, ne faisons de rien une Religion. N'érigeons rien
en Absolu, sinon Dieu qui a voulu ce monde et qui I'aime !

Amen !
Confession de foi

Dans les Eglises réformées, la confession de foi est liée a une époque, une situation
historiqgue et personnelle. Ce matin, nous disons notre foi avec les mots du pasteur
Dietrich Bonhoeffer, opposant au nazisme, mort au camp de concentration de
Flossenbirg quelques jours avant capitulation de I’Allemagne.

« Je crois que Dieu peut et veut faire naitre le bien a partir de tout, méme le mal
extréme. Aussi a-t-il besoin d’hommes pour lesquels "toutes choses concourent au
bien".

Je crois que Dieu veut nous donner chague fois que nous nous trouvons dans une
situation difficile la force de résistance dont nous avons besoin. Mais il ne la donne
pas d’avance, afin que nous ne comptions pas sur nous-mémes, mais sur lui seul.
Dans cette certitude, toute peur de I’'avenir devrait étre surmontée.

Je crois que nos fautes et nos erreurs ne sont pas vaines et qu’il n’est pas plus
difficile a Dieu d’en venir a bout que de nos prétendues bonnes actions.

Je crois que Dieu n’est pas une fatalité hors du temps, mais qu’il attend nos prieres
sinceres et nos actions responsables et qu’il y répond.»

Amen



