
Intercéder, Kesaco ? 
9 février 2014
Cathédrale de Lausanne
Virgile Rochat

« Demandez et on vous donnera, cherchez et vous trouverez, frappez et l’on vous
ouvrira ». C’est le début du texte de l’évangile de Luc lu tout à l’heure. Ces paroles
de Jésus conviennent tout à fait à une méditation sur la prière de demande, d’autant
plus que Jésus insiste et ouvre sur ce qu’on pourrait appeler l’exaucement : « En
effet, quiconque cherche trouve et à qui frappe, on ouvrira ».

Chers amis, permettez-moi tout de suite ici une question. Une sacrée question, une
question iconoclaste même. Ça a beau être dans l’Evangile, ça a beau être des
paroles de Jésus… de qui se moque t-on ? Qui se paie notre tête ?

Des preuves ?
Combien de cris montés vers Dieu pour la santé de l’un, le bonheur de l’autre, la
guérison du troisième. Combien de prières montées des tranchées de 14 dont nous
commémorons le 100e anniversaire. Combien de suppliques sur les quais de
déchargement de Birkenau, Bergen, Belsen ou Maidanek ? Combien d’appels vers le
ciel le 11 septembre lors de la destruction des tours de Manhattan ou lors de la
chute du MD 11 de Swissair ?

Si la prière ça marchait, je veux dire si ça marchait automatiquement, ça se saurait.
C’est d’ailleurs bien la critique des athées et de pas mal d’agnostiques : on s’invente
un bon dieu pour se sécuriser.
Il n’empêche : on prie. On prie même énormément : un sondage de 2008 indique
que 40% des Suisses prient régulièrement.

J’essaie d’en être, et vous qui m’écoutez ici dans ce lieu de prière et vous qui
écoutez sur les ondes aussi, sans doute.
Quand on prie, quand on intercède, quand on demande, qu’on cherche, qu’on
frappe… on fait quoi ? Que se passe-t-il ?

La toute première chose qu’il faudrait dire, c’est qu’on prie en général quand ça va

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2014-02-09/interceder-kesaco


mal, quand on est dans un creux. Quand ça ne va pas. Il y a un grand rapport entre
la prière et la précarité. Saviez-vous que précarité et prière ont beaucoup à voir ?
Comme le rappelait l’écrivaine parisienne Jacqueline Kelen lors d’une conférence sur
la prière ici à Lausanne : l’étymologie du mot prière, c’est la même racine que
précarité (preghiera en italien). La prière est le cri de notre condition humaine :
précaire, limitée, mortelle, et en ce sens elle est terriblement intéressante. Quelque
part, elle dit l’humain (l’humus). Elle exprime une partie importante de notre
condition.
Dans un monde qui ne veut que la réussite, la performance, l’excellence, la prière
nous permet d’être nous-même, d’entrer en nous-même.
Nos cris, nos suppliques vers le ciel sont une manière d’assumer, de prendre au
sérieux toute une partie de nous-même.

Mais il y a plus. Demander, c’est mettre en mots, énoncer des paroles, c’est
verbaliser. Mettre des « mots » sur des « maux ». Parler plutôt que se taire,
extérioriser plutôt que renfoncer en soi. La prière, ce sont « des mots pour le dire »,
comme te titre du célèbre roman de Marie Cardinal : « Les mots pour le dire ».
Parvenir à exprimer le malheur, ou la crainte, ou le manque : voilà une des fonctions
de la prière de demande. Les « mots pour le dire » étaient une apologie, une
glorification de la psychanalyse… Et la prière a ceci de commun avec la
psychanalyse qu’elle est un discours qui s’adresse à une oreille bien souvent
silencieuse, et c’est par le silence du psychanalyste que la prise de conscience peut
advenir. En ce sens, le silence de Dieu est plus grand que sa parole, car c’est lui qui
fait de nous des êtres qui se relèvent et se prennent en main !

Demander, mettre des mots, mais aussi chercher, un verbe de tous les jours, un
verbe d’action, de mouvement, de déplacement. La prière est tout sauf l’acceptation
de ce qui est. Un refus de la fatalité, une indignation. Inter-céder : cela signifie se
mettre en travers du laisser-aller, se dresser contre la fatalité. Chercher, être en
quête…

Enfin, frapper. Frapper à une porte s’entend (pas frapper son voisin !). Frapper à une
porte, c’est s’intéresser à l’autre, c’est se décentrer de soi, se dépréoccuper de sa
petite personne et étendre son regard d’amour au monde. La prière d’intercession
s’ouvre aux dimensions du monde (c’est la raison pour laquelle on l’appelle prière
universelle chez nos frères catholiques).



C’est bien tout cela, direz-vous, mais vous ne parlez que de demander, chercher,
frapper... Pourquoi ne parlez-vous pas des autres mots entendus dans l’évangile de
ce jour : recevoir, trouver et ouvrir. En effet, à demandez, cherchez, frappez
correspondent ces mots : recevoir, trouver et ouvrir.

C’est ici un vaste sujet, celui de l’exaucement, celui de voir les intentions de prière
aboutir. Obtenir une réponse.

Pour y entrer, continuons la lecture de notre texte. Si nous qui sommes assez
moyens (on va dire) nous savons donner de bonnes choses à nos enfants, « à
combien plus forte raison votre Père céleste donnera-t-il le Saint Esprit à ceux qui le
lui demandent ? »
Le Saint Esprit ! Voici l’exaucement : recevoir le Saint Esprit.

Demander le Saint Esprit est la seule prière du monde qu’il est sûr et certain de se
voir être exaucée. Pourquoi ? Parce que demander le Saint Esprit, ce n’est rien
d’autre que de demander Dieu lui-même, la force de Dieu, la vie de Dieu, l’actualité
de Dieu. Si on demande Dieu, c’est qu’on a la foi, et la foi nous met en relation avec
Dieu. Ainsi, on peut affirmer vraiment sans aucun doute (c’est le cas de le dire) que
c’est une prière qui est sûre d’être exaucée.

Notre prière consiste donc à demander à Dieu son Esprit, c'est-à-dire sa force sa vie,
sa puissance, son dynamisme. Et ce n’est rien d’autre que ce que dit Saint Paul dans
l’épître aux Ephésiens : « Que l’Esprit suscite votre prière sous toutes ses formes,
vos requêtes en toutes circonstances ; employez vos veilles à une infatigable
intercession ».
Et cet Esprit il le donne, puisqu’il le promet. Alors il se passe quelque chose
d’étonnant, de surprenant, de désarçonnant.

La prière, notre prière va de moins en moins consister à demander à Dieu d’exaucer
toutes nos demandes, mais elle va consister (accrochez-vous bien) à en quelque
sorte exaucer les prières que Dieu lui-même nous fait. A exaucer Dieu. Si, si, vous
avez bien entendu ! C’est le monde à l’envers (ce n’est pas la première ni la
dernière fois que l’Evangile met le monde à l’envers !).

Exaucer Dieu.



Et Dieu, on sait bien ce qu’il nous demande. Il nous demande de nous aimer, de
partager, de prévenir, de guérir, d’accompagner, de soulager, de libérer… Tout ça !

Vous l’avez bien entendu, chers amis. La nouveauté, la force, la capacité de
l’enseignement de Jésus, c’est de nous inviter à exaucer les prières de son Père. Et
voilà que notre vie en est changée, totalement bouleversée. Et elle devient plus
cohérente.

Ainsi, notre prière, nous la ferons, nous la dirons, bien sûr, il faut demander
(verbaliser), chercher (se mettre en route) et frapper (aller vers les autres), « Dieu
sait ce dont nous avons besoin avant que nous ne lui demandions » (Luc 12, 30),
mais il a besoin de nous entendre. Cependant, comme dans un même mouvement,
nous nous demanderons immédiatement à nous-même ce que nous pouvons faire
pour la réaliser.

Nous cherchons notre bonheur, Dieu aussi ! Nous cherchons la santé, la sécurité,
l’amitié, l’amour… Dieu aussi ! Et Dieu le veut pour nous, mais pour les autres aussi.
Tous les autres au près comme au loin.
Dieu veut le bonheur de l’autre, la justice pour l’autre, le partage, et il nous y incite
et nous met à l’œuvre. Nous sommes donc faits pour nous entendre (et c’est de trop
souvent l’oublier que se meurt notre monde).

Un petit truc pour s'en rappeler.
Lorsqu’on dit le notre Père, on peut ajouter les mots « pour nous et par nous… » aux
trois premières demandes, « que ton nom soit sanctifié : pour nous, par nous… ». «
que ton règne vienne pour nous, par nous … ». « Que ta volonté soit faite pour nous,
par nous…

Et la prière devient en fait ce qu’on pourrait appeler un ajustement de notre volonté
à la sienne, de nos désirs aux siens : La prière - dans sa forme enfantine qui
demande toutes sortes de choses - deviendra plus adulte, plus mûre. Une vraie
école d’humanité. Et notre monde en besoin !

Amen !


