De la jalousie a la joie

13 janvier 2013
Temple de La Sarraz
Lytta Basset

On peut le tourner comme on veut, c’est de la concurrence déloyale : Jésus a beau
étre arrivé apres Jean-Baptiste, le voila qui fait exactement la méme chose que lui,
au méme endroit, sur son propre terrain... et il a davantage de succes : « tous vont
vers lui », disent les disciples de Jean-Baptiste. Mais, comme toujours, et comme
pour nous aussi, la vérité est difficile a débusquer : on argumente, on tient a avoir
raison, on discute sans fin - ici les disciples de Jean ont tout un débat théologique
sur la purification - alors que le vrai probleme est du c6té de la jalousie, de la
rivalité, de la compétition. Préoccupation a nouveau mentionnée apres notre texte,
en introduction au dialogue de Jésus avec la samaritaine : « Jésus faisait plus de
disciples et en baptisait plus que Jean ». Et voila ! Des qu’on est dans la
comparaison, la jalousie se réveille, ou plutét la douleur d’exister moins que I'autre,
douleur qui amplifie et déforme la réalité : « tous vont vers lui » ? C’'est faux ! Le
texte dit clairement : « Il y avait aussi Jean qui baptisait ».

Méme souffrance non dite, quelques chapitres plus loin, quand, pour introduire le
récit de la femme adultere, I’évangéliste mentionnera le succes de Jésus : « Tout le
peuple venait vers lui ». Brilure muette de la jalousie pour les scribes et les
pharisiens : plus personne n’allait vers eux. Les personnages bibliques sont nos
miroirs : ils nous renvoient a nous-mémes. Je vous propose, pour un petit moment,
de nous mettre dans la peau des disciples de Jean-Baptiste. lIs s’identifient a leur
maitre et devant la réussite de Jésus, on dirait qu’ils se sentent menacés de
disparaitre en méme temps que lui : est-ce un hasard si I'’évangéliste évoque,
justement a ce moment, sa prochaine arrestation - « Jean n’avait pas encore été
jeté en prison » ? Menacés de disparaitre parce que Jésus a pris toute la place. Pour
eux comme pour nous quand nous sommes en proie a ce vertige qu’est la jalousie,
c’'est tout ou rien ; c’est lui ou c’est moi ; c’est elle ou moi ; il N’y a pas de place pour
les deux.

Comment guérir d'un sentiment douloureux qu’on a appris a minimiser, a passer
sous silence, dont on nous a fait honte en I'appelant « un vilain défaut » ? Nous


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-01-13/de-la-jalousie-la-joie

sommes nombreux, je pense, a connaitre de I'intérieur cette souffrance de n’avoir
aucune valeur, d’'étre anéantis par I'existence de I'autre, quand bien méme nous
avons une place reconnue dans la société. C'est gu’elle peut avoir des racines tres
anciennes, cette souffrance : il y a la disgrace de I'ainé a la naissance du cadet, ou
la préférence marquée des parents pour I'autre enfant, les éducations basées sur la
comparaison ou encore les circonstances de vie ou I’'enfant s’est senti mis de c6té...
Et - ce qui n'arrange rien - nous vivons dans une société qui se complait dans la
comparaison, la rivalité, la compétition ; ce qui, régulierement, vient raviver la
blessure.

Mais I’évangéliste insiste beaucoup : il y a assez d’eau pour que tous les deux
baptisent. On dirait que I’eau est omniprésente. Il en est question sept fois : Jésus «
baptisait » ; Jean « baptisait » ; « Ainon » signifie en hébreu « les sources » ; « les
eaux abondantes » ; « pour se faire baptiser » ; « la purification » ; « le voila qui
baptise ». Sept, dans le judaisme, c’'est le chiffre de la plénitude, de la complétude...
et nous aurons en écho, a la fin du texte, la joie « pleine, compléete, parfaite » de
Jean. Il me semble que I'enjeu du texte est donc que nous parvenions a nous sentir
comblés et bénis tels que nous sommes, sans avoir besoin de rien d'autre.
Maintenant, souvenons-nous de la portée symbolique de tout ce qui est dit dans cet
évangile de Jean en particulier ! La TOB indique que la localisation de Salim est
incertaine et que cette information concernant Ainon est inconnue des trois autres
évangiles : il nous faut donc entendre tout cela a un niveau plus profond. Ainon - «
les sources » en hébreu -, n’est-ce pas I'eau vive en abondance ? Et juste apres,
Jésus parlera a la samaritaine d’une eau vive intarissable. Ici, I'’évangéliste nous dit :
« il y avait aussi Jean qui baptisait a Ainon pres de Salim parce que Ila, les eaux sont
abondantes » ; autrement dit, il y a assez d’eau pour lui et pour Jésus, si nous
sommes sensibles au symbolisme de la source.

Tout cela est bien beau, chacun peut le comprendre. Mais comment trouver la paix
au plus profond de soi quand on n’'a pas eu son plein de cet amour qui valorise |'étre
indépendamment des actes et des performances ? J'ai envie de partager avec vous
ce que j'ai vécu en préparant ce message : selon la pratique ancienne de la lectio
divina, j'ai écouté le texte plusieurs fois et dans le silence je I'ai laissé descendre en
moi. La petite phrase qui est venue me toucher, et je dirais méme me donner sa
plénitude, c’est : « la, les eaux sont abondantes ». Je I'ai répétée intérieurement
bien des fois depuis, pour qu’elle fasse sa demeure en moi : « la, les eaux sont
abondantes ».



Quand le vertige de la jalousie nous fait douter de la valeur infinie que Dieu donne a
notre étre, arrétons-nous, fermons les yeux, répétons - comme une priere du coeur -
jusqu’a I'apaisement : « la, les eaux sont abondantes » !

Maintenant, la réponse de Jean-Baptiste ne peut plus nous écraser : c’est que, dans
un premier temps, il peut étre déprimant d’étre confronté a un modele d’humilité,
une personne tout a fait dépréoccupée de son ego. Maintenant, nous pouvons
remarguer combien le langage de Jean est non-religieux et peut parler a tous, y
compris aux non-croyants que nous sommes aussi parfois : les mots « baptiser,
purification » ont completement disparu ; il ne mentionne ni Dieu ni le Pere ni le
Seigneur, mais seulement « le Ciel », aujourd’hui on dirait la Transcendance ; il
commence en parlant d’'un « étre humain » - « un étre humain ne peut rien prendre
gui ne lui ait été donné du Ciel », et il termine par une mini-parabole (sur un marié
et I'ami du marié), donc une histoire de tous les jours. Nous donnerions cher pour
étre comme lui, assez stables a la place qui est la n6tre, dans notre identité et notre
vocation propre, assez assurés d’exister tels que nous sommes... pour étre capables
de parler de maniere aussi ouverte, accessible et accueillante a toute personne
désireuse de grandir !

Quel est son secret ? |l est différencié de Jésus. C'est d’autant plus frappant que
I’histoire commence par la plus grande confusion : méme activité, méme endroit,
méme population en demande de baptéme, méme vocation, apparemment... Mais
guand on est dans le « méme », on se compare. Lui n’en est plus la. Et la petite
parabole vient a point nommé pour nous éclairer : quand nous sommes invités a un
mariage, en tant qu’amis ou parenté (ici, du marié), nous acceptons tres bien de ne
pas étre au centre de la féte. Pourquoi ? Parce gque nous avons notre place - d’amie,
de sceur, de pere, de témoin, d’organisateur de la noce, etc. Nous n’avons pas le
sentiment que le marié nous fait de I'ombre. « Les eaux sont abondantes », pour lui
comme pour nous. Il y a de la joie pour tous les deux et cela ne se compare pas :
pour chacun, elle est « pleine, complete ». « Cette joie est la mienne », dit Jean-
Baptiste.

Nous voyons maintenant qu’étre baptisé, c’est étre différencié, mis a part : « Je t'ai
appelé par ton nom, tu es a moi », dit-on de la part de Dieu au moment ou I'on
baptise un enfant ; tu es toi, unique devant moi, le Tout-Autre, ta place dans la
grande Eglise est marquée a tout jamais, personne ne te la prendra méme si tu t’'en
éloignes : « Vois, ton nom est écrit sur la paume de ma main ».



Dans la réponse de Jean, un seul mot appartient au langage religieux : le Christ - «
moi je ne suis pas le Christ » - mais en araméen, dans la langue de Jean, c'est le
Messie, c'est-a-dire celui qui vient nous libérer : « moi je ne suis pas le libérateur
mais je suis envoyé devant lui ». Jean a été différencié, confirmé dans son identité
indestructible pour pouvoir suivre son chemin propre, répondre a sa vocation
personnelle, se laisser envoyer et accomplir ce qu’il avait a accomplir dans sa vie. Et
la, nous pouvons aussi nous identifier a lui, devenir des « marcheurs devant le
libérateur ». Quand la jalousie nous fait douter de notre existence, il est bon de nous
recentrer sur ce a quoi nous sommes appelés : « qu’est-ce que Dieu me pousse a
réaliser aujourd’hui ? Vers qui, vers quoi Il m’envoie - moi et personne d’autre ? De
guelle maniere Il m’envoie devant le libérateur ? »

Personnellement, j'aime bien I'idée qu’ll nous envoie « préparer le terrain ».
Préparer le terrain pour que les autres s’ouvrent peu a peu, qu’ils entendent cette
voix qui les entraine vers leur libération, leur apaisement. Etre dans la joie quand les
autres rencontrent ce Vivant qui les fait sortir de leurs prisons, de leurs tourments.
Etre heureux de nous retirer, de nous mettre en retrait pour favoriser cette
rencontre...

Mais voila que Jean termine en disant : « Il faut qu’il grandisse et que moi je diminue
». On dirait qu’on retombe dans la comparaison : lui en haut et moi en bas ? Lui qui
va occuper définitivement le terrain et moi contraint de fuir ou de « m’écraser » ?
Belle peau de banane, si c’'est cela ! Mais on peut entendre ce « il faut » autrement.

Ce pourrait étre cette force irrépressible qui nous vient parfois du dedans, comme
guand on dit « c’est plus fort que moi ». Comme dans la célébre parabole de Luc
quand le pere dit, apres le retour du fils cadet, « il fallait se réjouir » et faire la féte,
cela s’est imposé a moi. Et ici, Jean dirait : quelque chose ou Quelqu’un me pousse
de l'intérieur a lacher mon ego, a laisser Jésus prendre sa place, a le laisser grandir,
en moi aussi... et je sens bien que c’est le chemin de ma propre joie.

Cela ressemble a une naissance : la mere consent a ce que I'enfant grandisse en
elle, puis hors d’elle ; elle consent ensuite a « diminuer » peu a peu dans son rble de
mere, elle se réjouit qu’il trouve sa place - « il faut qu’il grandisse et que moi je
diminue ».

Nous sommes au début de la vie publique de Jésus. Il vient de parler longuement



avec Nicodeme, un notable juif parmi les autorités religieuses, membre du
Sanhédrin, le tribunal juif - bref un homme en haut de I’échelle sociale. Et juste
apres notre récit, il aura tout un dialogue avec une samaritaine, membre d’un
peuple méprisé par les Juifs, vivant elle-méme en concubinage apres avoir eu cing
maris - en somme une femme en bas de I'échelle sociale. Eh bien, entre les deux,
gue fait notre texte ? Il conteste le principe méme d’une échelle sociale ! Il nous
donne de I'énergie, a nous qui aspirons a sortir de la comparaison pour go(ter la joie
d’étre bénis tels que nous sommes, irremplacables. Puissions-nous - au long de
cette année qui s’ouvre devant nous - revenir régulierement a ce lieu-dit qu’on
appelle Ainon, « les sources », et y entendre, comme un murmure sans fin : « la, les
eaux sont abondantes » !



