Quelle place notre foi laisse-t-elle aux animaux ?

24 novembre 2013
Cathédrale Saint-Pierre, Geneve
Vincent Schmid

Connaissez-vous la galerie d’anatomie comparée du Jardin des Plantes, réalisée pour
I’Exposition Universelle de 1900 et préservée depuis ? C'est un endroit
extraordinaire. Plus de mille squelettes de vertébrés y sont présentés, alignés
comme a la parade. Le visiteur est saisi par I’évidence de la continuité entre les
especes, tant disparues qu’actuelles, qui se dégage de I’ensemble. Lui-méme se
sent impliqué dans la parenté universelle du vivant. Du coup, s'il est chrétien, le
visiteur s’interroge : Quelle place notre foi réserve-t-elle aux animaux ?

La voix de Qohelet donne sa réponse en forme d’interrogation : Qui peut savoir si le
souffle des fils de ’lhomme monte en haut tandis que de celui des animaux descend
vers la terre ?

Qohelet a ici I'intuition étonnante de I'unité du vivant. Il voit I'ensemble des étres
apparentés par un méme souffle qui les anime. Entre I'hnomme et I'animal, il
constate une communauté de destin. L'un et I'autre naissent, vivent et meurent.
L'un et I'autre sont bien portants ou malades, joyeux ou tristes. De ce point de vue,
I’'homme est une béte comme les autres.

Cette réflexion de Qohelet va a I’encontre de I'anthropocentrisme traditionnel de la
pensée chrétienne, laguelle dans ses expressions majoritaires a fait de I’étre humain
le nombril de I'Univers. N'est-ce pas a lui que le salut de Dieu s’adresse ? D’ailleurs
I’incarnation - le Verbe s’est fait chair - concerne un homme, le Christ, et non un
animal.

Il reste que I'Ecriture Sainte accorde a I'animal une attention soutenue, bien plus
favorable qu’on ne le croit couramment. Ce sont les théologiens qui dans I'ensemble
se sont montrés sur ce sujet un peu légers avec les sources scripturaires.

Une mise a jour me parait a la fois indispensable et urgente. Sous le double effet de
I’explosion démographique et de la dégradation de I’environnement, les questions
relatives a I'animal sont passionnément discutées de nos jours, comme en témoigne


https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-11-24/quelle-place-notre-foi-laisse-t-elle-aux-animaux

la récente pétition lancée par la Fondation 30 Millions d’Amis avec |I'appui de
philosophes, écrivains et scientifiques de renom. Donc I'animal vient a questionner
aussi notre foi et notre morale.

Si nous relisons les premiéeres pages de la Genése, quelques idées fortes se
dégagent a propos des animaux. Pour commencer, les animaux et I’'homme sont
créés ensemble le sixieme jour. Ce sont donc des cohabitants et des coexistants. lls
sont faits pour vivre ensemble dans un monde commun.

Puis Dieu confie a I’lhomme un pouvoir (1) sur les étres vivants. Mais attention, ce
n'est pas I'autorisation d’une prédation aveugle! Il s’agit plutét d’une gestion sage
du regne animal, a I'image du berger et de son troupeau ou du gardien de réserve
naturelle. Preuve en est le régime alimentaire de I'homme qui, dans le jardin d’Eden,
est végétarien. Dans le cadre idéal et parfait de I'Eden, on ne tue pas pour satisfaire
ses besoins alimentaires, et I'animal n’est pas le garde-manger de I’"homme.

Plus loin, apres le Déluge, intervient I'alliance conclue par Dieu avec tous les étres
vivants - c’est mon second texte. Vous avez entendu la singuliere insistance sur «
I"alliance pour toujours avec tous les étres vivants, humains et animaux ». C'est
répété a cing reprises en cing versets! Une telle insistance n’est pas fortuite. Si le
lecteur n’a pas compris que les animaux sont englobés dans la méme bénédiction
gue lui, c’est que les mots n’ont plus de sens.... A leur maniére, les animaux sont
des partenaires de I'alliance avec Dieu.

Dans ces conditions, dira-t-on, pourquoi I’Ecriture ne va-t-elle pas jusqu’au bout ?
Pourguoi ne prohibe-t-elle pas carrément les sacrifices et I'abattage rituel, si souvent
mentionnés dans la Bible ? Grave guestion en effet.

C'est qu’apres la sortie de I'Eden et le Déluge, nous entrons dans le monde de
I'ambiguité.

La conflictualité avec les animaux en est le signe le plus tangible. Le Déluge est
présenté comme un effet de l'irresponsabilité et de I'immoralité des hommes. La
peur et la brutalité s’installent entre ’homme et I'animal. Le régime alimentaire
carné, qui fait son apparition a ce moment précis du récit, est une concession au
manque de maturité de I'homme. Nous sommes obligés de trouver des compromis
parce que nous ne sommes plus dans I'Eden et pas encore dans le Royaume.



Mais il n’en sera pas toujours ainsi. Selon le prophéete Esaie, I'avenement du monde
a venir sera marqué par la disparition du cycle de la cruauté. « Le loup habitera avec
la brebis et le tigre reposera avec le chevreau ; veau, lionceau et bélier vivront
ensemble et un enfant les conduira... ». C'est une maniere de dire que la
disharmonie régnant aujourd’hui entre les especes ne constitue pas |'étape ultime
de I’évolution du vivant.

En attendant, nous sommes dans le pis-aller d’'une humanité encore prisonniere de
ses pulsions prédatrices, que la Loi de Moise s’efforce d’encadrer. Les animaux
doivent étre bien traités, bien nourris s’ils sont domestiques et respectés dans leur
besoin de repos. Quant a la chasse, elle est formellement interdite. De toute facon,
nous aurons des comptes a rendre pour toute vie animale prise inutilement.

Les chrétiens ne pratiquent plus de sacrifices. Mais en tournant le dos a la Loi de
Moise, ils ont peut-étre perdu de vue certaines prescriptions importantes. Jusqu’a
maintenant, ils n’ont pas fait du sort de I’animal une priorité, méme si ca commence
timidement a changer.

Ce qui a prévalu, c’est la chosification de I'animal. Le philosophe Malebranche,
prétre oratorien, était un partisan résolu de la théorie de I’animal-machine, tres a la
mode au Grand Siecle. On raconte qu'’il donnait de grands coups de pieds a son
pauvre chien en expliquant : Cela crie, mais cela ne sent rien !

La conception absurde et non biblique selon laguelle les animaux n’existeraient que
pour |'utilité de I'homme I'a emporté.

Aujourd’hui, avec la chasse récréative autorisée par bien des pays, avec I'élevage et
I’abattage industriels, avec les manipulations génétiques et I’hybridation a but
commercial, avec le trafic d’animaux sauvages, on est allé tres au-dela de ce que
pouvaient imaginer les auteurs bibliques...

Revenons a I'enseignement du Maitre. Jésus savait que les animaux ne sont pas des
machines mais des créatures sensibles. A plusieurs reprises, il affirme que la
providence divine veille sur les animaux.

Les moineaux dont parle le Christ dans Luc sont I'illustration concrete de la
générosité de Dieu. Dire que pas un seul n’est oublié devant Dieu, c’'est dire que
I’animal existe pour lui-méme. Il n'est pas a la discrétion de ’'homme, méme si
celui-ci le capture et le vend. Il n’est pas une chose. Il n'est pas un jouet. Il est un



étre sensible avec lequel il est possible de nouer des relations tres subtiles. |l est
une créature dont nous ne sommes pas le créateur. Il a été créé pour la gloire de
Dieu. Si ’'homme est a I'image de Dieu, I'animal est pour la gloire de Dieu.

Quelles lecons tirer de tout cela ?

Commencons par clarifier nos idées morales. Nous confondons I'animalité et
I'inhumanité. Seul I’étre humain peut se montrer inhumain et se laisse engluer dans
I'injustice. Mais on incrimine volontiers I'animalité. Ce n’est pas un homme, c’est
une béte, dit-on. Eh bien non, I'inhumain reste un homme justement. C'est la le
probleme. Ce sont des hommes qui ont inventé les génocides, I'esclavage, la
torture, I'arme atomique et le reste... Ce sont des hommes qui cherchent a se
rassurer en se déchargeant de leur culpabilité sur les bétes. Or I'inhumanité est sans
équivalent dans le regne animal. L'inhumanité releve du péché, et le péché n’est
pas le probleme des bétes...

Apprenons ensuite a révérer la vie, pour reprendre la notion développée par
Théodore Monod. Révérer la vie consiste a comprendre que ce n’est ni ’lhomme ni
I’animal qui est au centre du grand Tout, mais la Vie elle-méme. Croire en Dieu
signifie respecter la Vie dans ses multiples manifestations. Ce qui impliqgue d’en
prendre soin concretement.

Comprenez moi bien, je ne veux culpabiliser personne ! Mais il n"est pas interdit de
réfléchir a notre alimentation, de recueillir les animaux blessés ou malades, de
nourrir les oiseaux en hiver, de ne pas contribuer au commerce des hybrides, de
corriger les effets néfastes de nos technologies sur la faune et ainsi de suite...

Réconcilions-nous enfin avec I'animal et nous nous réconcilierons avec nous-mémes.
L’Ecriture sainte est un puissant appel a sortir de la barbarie ancestrale.
Paradoxalement, les animaux nous aident dans I'amélioration de nous-mémes. Il y a
un lien entre la maniere dont nous traitons les animaux et la maniere dont nous
nous traitons les uns les autres. Les animaux sont nos freres non pas inférieurs mais
nos freres différents. lls participent avec nous a quelque chose de plus grand que
nous. lls nous apprennent a leur facon comment nous dégager de I'inhumanité pour
devenir enfin de vrais humains.



(1) Le verbe hébreu employé en Gn 1,26 est le verbe « assujettir ». L'homme devrait
avoir avec les animaux le méme type de rapport qu’un roi avec ses sujets. Assujettir
ne signifie pas tyranniser ou massacrer. Sous le regne d’un roi éclairé et sage, les
sujets peuvent mener une vie tres heureuse. Le probleme, c’est que le roi a
gravement dysfonctionné, d’ou le Déluge...



