
Chanter un Requiem lors d'un culte protestant,
une provocation? 
17 novembre 2013
Centre paroissial de Malagnou
Ion Karakash

‘Requiem aeternam dona eis, Domine… Dies irae, dies illa, qua resurgit ex favilla
judicandus homo reus…’ ‘Seigneur, donne-leur le repos éternel, et que luise pour
eux la lumière perpétuelle ! C’est à toi que toute chair viendra… Jour de colère, ce
jour où se relèvera de la poussière l’homme coupable, en vue d’être jugé…’

Préserver les défunts des feux de la colère divine au jour du jugement, leur accorder
le repos après une vie d’épreuves et de combats : telles sont les sollicitations du
Requiem, prière liturgique de l’Eglise qui a traversé siècles et frontières.

Si l’enfer et le purgatoire relèvent désormais des imageries d’un passé révolu pour
la plupart de nos contemporains - en Occident du moins -, l’idée d’une vie après la
mort n’a pas cessé de faire partie de l’espérance humaine, attente d’une délivrance
ou d’un apaisement après le temps de contraintes et de contrariétés que serait
notre vie sur terre.
‘Que ton repos soit doux comme ton cœur fut bon’, lit-on ainsi sur des faire-part de
deuil, ou encore ‘Repose en paix : tes souffrances sont finies’.

Mais pour ce qui est de la forme que pourrait revêtir cette vie posthume, les
réponses varient :
- certains croient que leur âme - leur être intime - est destinée à reprendre vie dans
un corps différent, jusqu’à ce qu’elle ait achevé un cycle d’existences destinées à la
purifier ;
- d’autres espèrent recouvrer après la mort l’état d’heureuse plénitude que leur
venue au monde aurait brusquement brisé.
Enfin, il y a celles et ceux qui sont d’avis que tout se joue ici et qu’ils n’ont rien à
craindre ni à espérer après leur mort…

* * *

https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-11-17/chanter-un-requiem-lors-dun-culte-protestant-une-provocation
https://www.xn--rforms-bvae.live/culte/2013-11-17/chanter-un-requiem-lors-dun-culte-protestant-une-provocation


A l’époque de Jésus, une partie des Juifs croyaient à la résurrection - mais une
résurrection réservée à de rares élus, pour compenser les peines qu’ils avaient
endurées par fidélité à la Loi divine. Pour ces martyrs de la foi, comment le Dieu
Juste n’aurait-il pas prévu une récompense, ailleurs ?

D’autres n’y croyaient pas, comme les Saducéens qui regroupaient surtout les
familles de prêtres liés au Temple de Jérusalem. L’unique autorité, selon eux, était la
Loi, les cinq ‘livres de Moïse’. Or ils ne mentionnent aucune résurrection ; celle-ci
n’était donc qu’une invention humaine.

Un jour, quelques-uns de ces Saducéens viennent poser à Jésus une question piège
sur la résurrection. Ils prennent l’exemple d’une femme qui aurait été mariée à sept
frères morts les uns après les autres sans avoir eu d’enfant. Or la Loi de Moïse
préconisait que le frère d’un homme décédé sans avoir eu d’enfant épouse la veuve
de celui-ci, afin de lui assurer une descendance et la permanence de son nom. Alors,
demandent-ils à Jésus, s’il y a vraiment une résurrection, duquel de ses sept maris
successifs cette femme serait-elle l’épouse pour l’éternité ? (cf. Deut. 25/5ss)
Les Saducéens commencent ainsi par décrire la situation invraisemblable d’une
malheureuse qui aurait cumulé les deuils, et ils demandent ensuite à Jésus de
dresser son portrait de famille après résurrection.

Jésus ne cherche pas à résoudre le casse-tête théologique et matrimonial que lui
soumettent ses interlocuteurs : il conteste la manière même dont ils abordent la
question et les appelle à changer d’horizon. Ce n’est pas en argumentant sur notre
vie présente d’humains menacés, mutilés, parfois même tentés par la mort que l’on
prouvera la résurrection ou son inexistence.
Penser la résurrection à partir de nos deuils et de nos désillusions conduit à une
impasse et à l’absurde : autant demander quelle taille aurait, ressuscité, un enfant
mort en bas âge, ou bien comment un sourd ressuscité entendrait les chœurs des
anges du Royaume !
Pour les Saducéens, la femme aux sept maris décédés les uns après les autres
n’était qu’une figure purement fictive, un mannequin sans vie, une hypothèse sans
visage.
Leur manière de raisonner me rappelle celle d’un homme qui demandait un jour à
Jésus de lui donner une définition du prochain que la Loi commande d’aimer. En
réponse, Jésus lui avait raconté l’histoire on ne peut plus concrète, terre-à-terre,
d’un malheureux voyageur que des brigands avaient agressé, le laissant à moitié



mort sur la route. Un étranger inconnu venu de Samarie s’en était approché pour
prendre soin de lui, après que d’autres - des religieux - étaient passés sans s’arrêter.
Lequel d’entre eux s’était fait le prochain de l’homme qui gisait blessé ? (Cf. Luc
10/29ss) Pour Jésus, il n’y a pas de définition théorique du prochain mais des actes,
des interventions toutes simples de solidarité et de bienveillance qui peuvent
rapprocher les hommes dans ce monde marqué de violences et de destructions.

Il en va de la résurrection et des ressuscités comme du prochain : ce n’est pas une
affaire de définitions abstraites ni de cas d’école à discuter, mais la trace d’une vie
possible et d’une bonté à l’œuvre au quotidien de ce monde où nous côtoie la mort.
C’est pourquoi Jésus se référait au ‘Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob’ : un Dieu
pour qui Abraham, Isaac et Jacob ne sont pas des statues figées dans un lointain
passé, mais des personnes dont il avait marqué la vie de sa puissance et qui pour lui
- en lui - demeurent des vivants, des modèles de foi et de persévérance malgré leurs
faiblesses humaines, leurs erreurs et leurs errements… Et Jésus ajoutait une
précision surprenante encore au sujet de ces ressuscités, de ces vivants : ils sont,
disait-il, ‘comme des anges dans les cieux’.
Mais attention : entendant le mot anges, n’allez pas vous imaginer de petits
personnages ailés qui voltigeraient en musardant au milieu des nuages ! Dans
l’Evangile, les anges évoquent des messagers, des témoins porteurs d’une Parole de
vie et de bonté inspirant des relations nouvelles, à l’encontre du mal et de la
malveillance.

Par sa réponse, Jésus ouvrait un horizon très différent de celui dans lequel les
Saducéens cherchaient à le coincer avec leur invraisemblable affaire d’une femme
sept fois veuve de sept frères morts sans descendant.
En un sens, la réponse de Jésus renvoie bien à cette femme, mais autrement, dans
une tout autre perspective : avec ses mariages successifs, cette femme ne serait-
elle pas l’exemple d’une volonté tenace de vivre et de donner la vie en dépit du
malheur et des deuils cumulés ?

Alors que les Saducéens voulaient en faire un argument décisif contre la
résurrection, l’histoire de cette femme se trouve ainsi retournée pour nous orienter à
l’essentiel : une vie et une résurrection qui affrontent et surpassent la mort !
Ressusciter n’est pas une hypothèse à démontrer ni une illusion à dénoncer qui nous
aiderait à mieux accepter nos deuils, nos défaites ou nos renoncements. Ressusciter
est un acte de confiance en Dieu, le Dieu des Vivants, le Dieu qui nous voit et nous



veut vivants, appelés à la vie, non pas seulement plus tard, après la mort, après que
nous aurons achevé notre parcours sur terre avec ses contraintes et ses
contrariétés, mais à présent déjà, chaque fois que nous faisons face à la mort et au
malheur en affirmant une vie plus forte, plus féconde, à l’instar de cette femme qui
s’efforçait de vivre encore, malgré tout, et de donner la vie, même sans y parvenir...

Il en va là d’un changement décisif sur le plan de notre foi et de la manière
d’aborder notre existence : le passage du destin à la destination, deux mots voisins
dans nos dictionnaires, mais que tout oppose ! L’enjeu, c’est de passer de la
croyance en un destin tracé d’avance qui nous serait imposé d’ailleurs et qu’il
faudrait apprendre à accepter, soumis, à la reconnaissance d’une destination, d’un
sens donné à notre vie présente qui oriente nos jours et nous incite à tenir le cap
reconnu et adopté, quels que puissent être les vents contraires et les tempêtes…

Laissons donc les Saducéens à leurs raisonnements alambiqués de deuils et
d’impuissances pour prouver que la mort serait sans issue et notre vie sans avenir !
Avec Jésus - et avec la veuve persévérante - contestons plutôt à la mort la
prétention d’avoir le dernier mot sur notre vie et sur nos relations !
N’essayons pas d’imaginer ce que serait une vie future à la lumière du présent et de
ses souffrances, mais considérons notre vie présente et orientons-la à la lumière de
Jésus mort et ressuscité, vivant, celui dont l’Evangile affirme qu’il est ‘la résurrection
et la vie’ (cf. Jean 11/25), dans cet ordre-là, justement : la résurrection qui englobe
et féconde la vie - cette vie, la vôtre et la mienne !
‘Papa, après la mort, il y a quoi ?’, demande l’enfant quand le vieux chat est mort,
ou le moineau blessé recueilli en rentrant d’école. ‘Mon enfant, après la mort… et
avant elle, il y a la vie !’

Proche par ses origines de la Palestine chère à Jésus, une femme de lettres de notre
temps évoquait dans ses poèmes la ‘saison des hommes’ qui font face à la mort
sans l’ignorer ni l’édulcorer, lucides, parce qu’ils croient à la vie, plus forte.

Nous ne pouvons bâtir, écrivait Andrée Chédid, Qu’adossés à la mort.
Nous ne pouvons bâtir, Qu’accordés à demain. (‘Contre-chant’)
Adossés à la mort comme à une muraille imposante et dure, compacte, qui se
dresse derrière nous, derrière et non devant, parce que devant nous, du côté de
demain, il y a Jésus ressuscité, vivant, qui ne cesse de tracer un chemin de
résurrection et de vie auquel nous accorder…



* * * * *

Confession de foi, en écho à la prédication

Qu’autrefois Jésus ait été relevé d’entre les morts,
je le crois.

Que demain, plus tard, nous soyons à notre tour relevés de la poussière des
tombeaux,
je l’espère et je le crois.

Mais ce qui m’importe, c’est aujourd’hui :
c’est qu’aujourd’hui, dans la vallée des ossements où se dessèchent
des humains sans joie et sans espoir,
des humains piétinés et oubliés,
méprisés et avilis,
c’est qu’aujourd’hui soit à l’œuvre la même force qui autrefois a relevé Jésus d’entre
les morts
et qui demain nous relèvera de la poussière,
c’est qu’aujourd’hui, dans ta vie et dans la mienne, cette même force soit à l’œuvre
pour vaincre la mort, - la mort qui tue l’amour, la foi et l’espérance -,
et nous remettre debout.
Et cela, je le crois et le vois :
le Vivant nous fait vivre de sa vie dès maintenant ;
dès à présent, avec Jésus crucifié et ressuscité, nous sommes passés de la mort
dans la vie !

(d’après un auteur inconnu)


